
קובץ

הערות  
ועיונים

במה לליבון עניינים
א"שיחות חלק כבלקוטי

.

'אגליון
ד שבט"יום הבהיר יו
ו"התשפ



 

 ב"ה

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 יוצא לאור ע"י

 ועד תלמידי התמימים העולמי
 שנת חמשת אלפים שבע מאות שמונים ושש לבריאה

 שנת השבעים ושש לנשיאות כ"ק אדמו"ר זי"ע

 

 
 לכתובת לשלוח ניתן הערות

halikutpv@gmail.com 
 

 בישיבות הנציגים/  השלוחים התלמידים דרך או



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

2 

 

 

 

 פתח דבר
 

 

בשבח והודיה לה' יתברך, ובקשר עם מבצע 'הליקוט' שעל ידי ועד התמימים, במסגרתו קיבלו על עצמם 
הננו מוציאים    -שיחות    מאות תמימים דישיבות תומכי תמימים בארה"ק את לימוד חלק כ"א בלקוטי

בזה לאור קובץ הערות התמימים על השיחות שנלמדו עד עתה, וכידוע, שקבצי ההערות נוסדו על מנת  
 .  1להוות במה לדיון ושקו"ט בלימוד הליקוטי שיחות 

יום הסתלקות דכ"ק אדמו"ר מהורי"צ וקבלת הנשיאות של    -קובץ זה יוצא לרגל יום הבהיר י' שבט  
 כ"ק אדמו"ר זצוקללה"ה נבג"מ זי"ע.  

ידועה לכל גודל החביבות שרחש כ"ק אדמו"ר להוצאת קובצי הערות, ובפרט לאלו העוסקים בתורתו 
הק', וכפי שכתב מענה לא' על שאלתו באחת השיחות: "נהנתי להערותיו בלקו"ש, בנוגע לשאלותיו 

ד"ז  לרכז שם כל כיו"ב ושידונו רבים ע  -הרי זוהי מטרת קובצי הערות הת' ואנ"ש המו"ל בכ"מ    -בזה  
 וכו'", עכלה"ק.  

אנו בטוחים שהוצאת הקובץ תגביר את ה'קאך' והחיות בלימוד השיחות לנחת רוחו הק', ותעורר רבים  
 להצטרף ללימוד המשותף. 

 
יוקמו בשנה זו שבעים ואחת מוסדות    - בהתוועדות י"א ניסן תשל"ב ביקש הרבי אשר לקראת שנת הולדתו השבעים ואחת   1

 .לשבת מדי יום בסיום הסדרים וללמוד לקוטי שיחות -חדשים, וכחלק ממוסדות אלו הקימו הבחורים 'סדר שיחות' 
כמה שאלות ותשובות בשיחות, ולפני שבת פרשת תצווה )י' אדר( באותה שנה יצא לאור גליון בשם "הערות    במהלך הלימוד עלו

 .התמימים" ובו חלק מדיונים אלו
כמה חודשים אחר כך, הכינו כמה בחורים קובץ ובו לקט מהקבצים שיצאו לאור עד אז. הקובץ הוכנס אל הרבי שהגיה את ה'פתח  

 .ח"י אלול. הרבי אף הודיע ש"קרן השבעים" תממן עשרה אחוזים מעלות ההדפסה -דבר' וקבע את התאריך 

 .ובעקבות הזמן, רעיון זה הועתק לשאר הישיבות בחב"ד, ובכל מקצועות התורה

במהלך השנים הרבה הרבי לצטט בהתוועדויות מתוך קבצי הערות השונים שיצאו לאור ולפעמים הרבי ענה על השאלות שנשאלו  
 בקובץ או העיר ופרך סברות שונות. 



קובץ א  

3 

על כן, בקשתנו פרושה לכל מי שתחת ידו הערות וביאורים בשיחות כרך זה, ישלחם אל המערכת על  
 בצים הבאים שיצאו לאור בעזה"י. מנת שנוכל להדפיסם בק

ויהי רצון שבזכות ההתעסקות בלימוד השיחות והדפסת קובצים אלו, נזכה להתראות עם רבינו נשיאנו,  
 "תורה חדשה מאתי תצא", תיכף ומיד ממש. -וישמיענו נפלאות מתורתו 

 

 מערכת 'הליקוט'

 ימים הסמוכים ליום הבהיר יו"ד שבט

 התשפ"ו



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

4 

 ייחוס משפחת המלוכה ליוכבד

 מאצקיןשי' שמואל נחמי'ה הת'  

  ישיבת תות"ל תורת אמתמהתלמידים השלוחים ב

 

בליקוטי שיחות חלק כ"א שיחה א' לפרשת שמות מבאר הרבי את ענין ה'בתים' שניתנו למרים  
 , ומביא מאמר רז"ל שבתי כהונה ולוי' שייכים ליוכבד ומלכות למרים. 2ויוכבד 

ולכאורה צריך ביאור: מדוע לא שייכת גם המלכות ליוכבד, הלא מרים אם המלכות הייתה בתה של  
יוכבד, וכמו שבזכות אהרן הכהונה מיוחסת ליוכבד אמו. לכאורה כך הוא גם בנוגע למלכות שצריכה  

 להתייחס ליוכבד אמה של מרים? 

והנה התשובה לכך בפשטות היא, שכשמדברים על יוכבד לגבי מרים ודאי שהמלכות שייכת יותר  
 למרים מאשר ליוכבד, כיון שמרים יותר קרובה למלכות מאשר אמה יוכבד. 

יוכבד    - אך בסעיף ב' מבאר הרבי את ב' השיטות בגמ' 'מי היו המיילדות העבריות א( אמה ובתה  
יוכבד ואלישבע אשת אהרן הכהן. ומבאר שלפי המ"ד כלה וחמותה יש    - ומרים.  ב( כלה וחמותה  

כאן רק בתי כהונה מאלישבע ולוי' מיוכבד, משא"כ לפי המ"ד אמה ובתה בתי כהונה ולוי' מיוכבד  
 תוסף פה בתי מלכות ממרים.  ומ

ולוי'? מכאן מוכח   בנוסף לכהונה  נייחס גם המלכות ליוכבד  וחמותה למה לא  ותמוה למ"ד כלה 
 שהכהונה לא מתייחסת ליוכבד כלל, וצריך להבין מדוע.

שמשפחת אֵם אינה משפחה, ומשפחה מתייחסת דוקא אחר האב,     3וי"ל הביאור בזה: מבואר בהלכה 
 ועפ"ז אפשר לומר שכל ה'בית' מגיע מהאב אלא שמתייחס גם לאשה אשתו כגופו כדלקמן:  

באה   )ממנו  כלב  אשת  מרים  כהונה.  בתי  אליה  לייחס  שייך  הכהונה(  )אב  אהרן  אשת  אלישבע 
המלכות של שבט יהודה( שייך לייחס אליה מלוכה. אבל ליוכבד אשת עמרם, אמנם אפשר לייחס  

שבאו ממשה ואהרן בניו של עמרם בעלה. אבל משפחת המלוכה שבאה    –אליה בתי כהונה ולוי'  

 
 )שמות א, כא( 2

בשיחה, בו עוסק בשאלה למה כותב    10)כלל זה מובן ממה שכתוב בפירוש הרי"ף לעין יעקב )סוטה יא, ב( שהרבי מציין בהערה    3
ויעש להם )לשון זכר( ומבאר שהמשפחות הולכות אחר האב דוקא. ועיין ברמב"ם פ"א מהלכות נחלות ה"ו. ולעניין יוחסין עיין  
בקידושין פ' האומר )ס"ו ע"ב( וזה לשון הרמב"ם בהל' איסורי ביאה פי"ט הט"ו: כהנים ולוים וישראלים מתרין לבוא זה בזה. 

 ולד הולך אחר הזכר ...שנאמר "ויתילדו על משפחתם לבית אבתם". בית אביו היא משפחתו ואין בית אמו משפחתו. עכ"ל. וה

 



קובץ א  

5 

ממרים, אין לייחסה אחרי עמרם אלא אחרי כלב )בן חצרון בן פרץ בן יהודה( וממילא אחרי אשתו  
 מרים שאשתו כגופו כנ"ל.  

 ולכן אף למ"ד כלה וחמותה שמדובר על יוכבד ואלישבע, אין מיחסים את המלוכה ליוכבד.  

 ב.

מהרש"א  בחדא"ג  ראיתי  הרבי   4שוב  מציין  שדוד  5אליו  במדרש  שנאמר  מה  על  בשאלה  שדן   ,
  – )שממנו באה המלכות( הוא מזרע מרים, שקשה כי מפורש בספר רות שדוד בא מרם בן חצרון  

אחיו של כלב בן חצרון בעלה של מרים א"כ איך הוא מזרע מרים. ומתרץ שם שע"כ צ"ל שא'  
 מיוצאי בני רם נשא אשה מיוצאי בני כלב, ומהם באו דוד ומשפחתו.  

ולפי זה קשה על מה שמבואר לעיל שמשפחת המלכות באה דוקא מצד האב, שהרי כל יחוס דוד  
למרים )שלכן נק' דוד 'אפרתי' על שם מרים הנק' 'אפרת'( הוא רק מצד יחוס משפחת האם )שא'  

  האמהות במשפחתו היתה מבנות משפחת מרים(. 

ואולי אפשר לומר בדוחק עכ"פ שממ"נ: דה'כבוד' הזה שנתנו משפחת המלוכה למרים שקראו את  
 דוד על שמה, שייך רק למרים, וא"א לומר שבדרך ממילא 'כבוד' זה מתייחס גם אחר יוכבד.  

 במילים אחרות:  

ככבוד   אלא  הייחוס,  משפטי  ע"פ  לה  מיוחסת  שמשפחתו  בגלל  אינו  למרים  מתייחס  שדוד  זה 
בעלמא שנתנו למרים. וא"כ א"ש שלא שייך לומר אותו דבר על יוכבד. הכהונה מתייחסת ליוכבד  
ע"פ כללי היחוס, שהרי היא אשת עמרם אבי משפחות הכהונה. אבל בנוגע למשפחת המלוכה, לא  

מרים מפני שהם משפחתה, כנ"ל, אלא ככבוד פרטי למרים. וא"כ לא שייך לייחס  ייחסו את עצמן ל 
 משפחה זו גם אחרי יוכבד, רק מפני שהיא אמה של מרים.  

 ודוחק, ועדיין צ"ע.  

  

 
 )סוטה יא, ב(  4

 9בהערה  5



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

6 

 לשון עבר –ויעש 

 רוחמקיןשיחי'  דובערהת' 

 תות"ל קרית גת ישיבת 

 

"בתי    -   7שואל הרבי, מדוע רש"י מפרש את הפסוק "ויעש להם בתים"     6בשיחה א' לפרשת שמות 
בתים" ולא פירש שהכוונה היא לבתים כפשוטם; בתים גשמיים להגנה    כהונה לוי' ומלכות שקרויין

שבזכות שלא שמעו לגזרת פרעה  זכו לילדים, וכמו שפירשו    -או 'בית' במשמעות של משפחה  
 .8כמה מפרשים 

ומסביר הרבי מהי המעלה ב'פשוטו של מקרא' לפרש בתים כפשוטם, כי לפי הסבר זה מובן יותר  
  ה שכבר עשה להן בתים, כי קבלת השכר היית - מדוע נכתב בפסוק "ויעש להם בתים" בלשון עבר 

 זמן קצר לאח"ז.  

אמנם, לפי פירוש רש"י שהכוונה ב'בתים' היא לבתי כהונה וכו', אינו מובן, שהרי בפועל קבלת  
(, ואיך פירושו מסתדר עם לשון  9זמן רב לאח"ז בעתיד )ועכ"פ אחרי יציאת מצרים   ההשכר היית

 לשון עבר.  –הכתוב 'ויעש'  

והנה, מהמשך השיחה נראה לכאורה שהרבי לא מתרץ את הדיוק הזה ברש"י, וצ"ע מה הפירוש  
 בענין.       

  

 
 אות ה.   6

 שמות, א, כא. 7
 פירוש הקצר לראב"ע, רד"ק, ועוד מפרשים.  8

 ( "והיינו באותו הזמן לפני יציאתם ממצרים". 36כפי שמעיר שם הרבי )הערה  9



קובץ א  

7 

 ביטול הבטחה ע"י הקב"ה

 ליפקיןשי' יוסף יצחק הת' 

 רית גתישיבת תות"ל ק

 

  .א
 

"ונתתי את חן העם  על הפסוק   11, מביא כ"ק אדמו"ר את דברי המדרש 10בשיחה ב' לפרשת שמות 
וגו'"  ",  12בעיני מצרים  יצאו    - ונתתי את חן העם  דאיתא שם:  'ואחרי כן  מה שאמרתי לאברהם 

אני עתיד לעשות אתכם לחן בעיני מצרים כדי שישאילום וילכו מלאים, בכדי שלא    ,13ש גדול' וברכ 
ם בהם, 'ואחרי כן יצאו ברכוש גדול'  יקי  -  14יהא פתחון פה לאברהם אבינו לומר 'ועבדום וענו אתם' 

 ם בהם.  יילא ק -

יהא פתחון פה    ,ומקשה ע"כ הרבי  צריך המדרש להביא את הטעם "בכדי שלא  דלכאורה מדוע 
 לאברהם אבינו וכו'", והרי גם לולא זאת צריך הקב"ה לקיים את הבטחתו. 

: ״דבר נא באזני העם״ וגו׳.  15גם בגמ' במסכת ברכות   איתאשבדומה לדברי המדרש    ,וממשיך שם 
אמרי דבי רבי ינאי: אין ״נא״ אלא לשון בקשה, אמר ליה הקדוש ברוך הוא למשה: בבקשה ממך,  
לך ואמור להם לישראל: בבקשה מכם, שאלו ממצרים כלי כסף וכלי זהב, שלא יאמר אותו צדיק,  

 . "ם בהם לא קיי  —קיים בהם, ״ואחרי כן יצאו ברכש גדול״  — ״ועבדום וענו אתם״ 

שעל דברי הגמ' אין להקשות את הקושיא הנ"ל )מדוע צריך להטעם ד"לא יאמר אותו צדיק    , ומבאר 
וכו'"(, היות ובגמ' מדובר אודות בקשת הקב"ה מישראל שהם ישאלו כלי כסף וכו', הגם שבאותו  

לא חפצו בזה, כפי שאומרת הגמ' "אמרו לו ולואי    -מצב עניין זה כלל לא העסיק אותם, ואדרבה

 
 .10חכ"א עמ'  10

 שמות רבה פ"ג, יא. 11

 שמות ג, כא. 12

 בראשית טו, יד. 13
 שם, יג. 14

 ב.-ט, א 15



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

8 

הקב"ה לא הי' יכול    – מבארת הגמ'    – , ולמרות שזו היתה בקשתם של היהודים  16שנצא בעצמנו" 
 למלא את מבוקשם, בכדי "שלא יאמר אותו צדיק, וכו'". 

היות ושם מדובר אודות פעולת הקב"ה 'ונתתי את חן העם', שאותה    כך אך על המדרש אין לבאר  
 צריך לקיים בכל מקרה וכו', עיי"ש. עכת"ד. 

 

  .ב
 

המדרש( בפשטות הוא, דהיות וישראל  על דברי    והביאור )בהא דלא קשה על דברי הגמ', משא"כ
עצמם אינם רוצים בקיום הבטחה זו, אזי )למרות שכך הבטיח( אין על הקב"ה חיוב לבצעה ]דהיינו,  

 לדרוש מהיהודים שישאלו כלים וכו'[, ורק כדי "שלא יאמר אותו צדיק כו', מקיים עניין זה. 

מדובר אודות הפעולות מצד הקב"ה, שהוא יתן את חן העם כו', והיינו שלא    , ששםבמדרש משא"כ  
מדובר אודות הפעולות הנדרשות מהיהודים, וא"כ את זה צריך לקיים בכל מקרה, מצד הבטחתו,  

 נגד רצונם;  ואינםכי עניינים אלו לא הפריעו לעם ישראל 

]דהא, כל מה שלא חפצו ישראל ברכוש גדול הוא מצד העיכוב שבזה, היינו שהם צריכים לפעול  
פעולות נוספות )שאילה וכו'(, המעכבות אותם זמן נוסף במצרים, אך לעצם זה שהקב"ה יגרום  

לא התנגדו, כמובן מהמשך דברי הגמ' שם    – )ע"י פעולתיו שלו( לכך שיבוא אליהם רכוש מצרים  
ולואי שנצא בעצמנו, משל לאדם שהיה חבוש בבית האסורים, והיו אומרים לו בני אדם  "אמרו לו  

מוציאין אותך למחר מבית האסורין, ונותנין לך ממון הרבה, ואומר להם בבקשה מכם, הוציאוני  
 [.17היום, ואיני מבקש כלום" 

 

  .ג
 

 אך קשה על ביאור זה: 

 
אמרו לו ולואי שנצא בעצמנו, משל לאדם שהיה חבוש בבית האסורים, והיו אומרים לו בני אדם מוציאין אותך למחר "ושם:    16

 ."מבית האסורין, ונותנין לך ממון הרבה, ואומר להם בבקשה מכם, הוציאוני היום, ואיני מבקש כלום

 אך ראה לקמן ס"ו. 17



קובץ א  

9 

וכו', ומצד זה הקב"ה לא היה מחוייב לקיים הבטחתו, א"כ   בנ"י לא חפצו בשאילת הכלים  באם 
לא    — קיים בהם, 'ואחרי כן יצאו ברכש גדול'  —פשוט שגם אברהם לא יאמר 'ועבדום וענו אתם' 

 קיים בהם )דהא כל כוונתו היא לטובת ישראל, כפשוט(, 

, וז"ל: לכאורה י"ל דבנוגע להבטחת הקב"ה מצ"ע, מכיון  19וכפי שמבואר להדיא בשיחה זו בהערה  
שהיא )רק( לטובת ישראל הרי הם יכולים לוותר ולמחול ע"ז . . ובפרט שלא רק שמוחלין על זה  
אלא שבמצב זה אינם מרגישים את הטובה שבזה ובמילא אינם רוצים זה . . ולכן הוצרך לומר "שלא  
יאמר אותו צדיק", אבל אינו כי אם אין זה לטובת ישראל עכשיו, פשיטא שגם אברהם אבינו יבקש  

 .18"הוציאם היום", יוותר על הרכוש גדול ולא יתבע קיום ההבטחה 

( משמע, דסברא זו )שיכולים למחול, ואם אינם רוצים את חיוב לקיים  19מלשון ההערה הנ"ל )
ההערה   בתחילת  דהלשון  קודם,  נאמר  ולא  השיחה(  )של  זה  בשלב  רק  נתחדשה  וכו'(  ההבטחה 
"לכאורה י"ל . .", ובאם על סברא זו מבוססת כל ההבנה של דברי הרבי בתחילת השיחה )אודות  

(, מהו החידוש פה; ומדוע זה 'לכאורה י"ל', בעוד ששם זה נאמר בפשטות )כדבר  דברי הגמ' וכו'
 .19המובן מאליו מבלי צורך להסביר זאת כלל(

 

  .ד
 

ואולי ניתן לבאר בזה, בהקדים )עוה"פ( דברי ההערה )הנ"ל(: לכאורה י"ל דבנוגע להבטחת הקב"ה  
ובפרט שלא רק    .  . ע"ז  ולמחול  יכולים לוותר  ישראל הרי הם  )רק( לטובת  מצ"ע, מכיון שהיא 
שמוחלין על זה אלא שבמצב זה אינם מרגישים את הטובה שבזה ובמילא אינם רוצים זה . . ולכן  

ך לומר "שלא יאמר אותו צדיק", אבל אינו כי אם אין זה לטובת ישראל עכשיו, פשיטא שגם  הוצר 
 אברהם אבינו יבקש "הוציאם היום", יוותר על הרכוש גדול ולא יתבע קיום ההבטחה, עכ"ל, 

ואולי יש לומר, שמה שדוחה בסוף ההערה 'אבל אינו . .' קאי רק על החלק השני, על ה'ובפרט',   
רק   אלא  ישראל,  טובת  היפך  זה  )אין  אם  שבאמת  והיינו  כנו,  על  נותר  אכן  הראשון  החלק  אך 

 
 וכן הוקשה בקובץ הערות וביאורים אהלי תורה, ש"פ שמות תשמ"ג. והושאר בצ"ע.  18

קושיא זו אינה חזקה כ"כ, דבפשטות הלשון 'לכאורה י"ל', מגיע כלשון פתיחה לדחיית הדברים בסוף ההערה, כפשוט. אך לפי    19
 הביאור שיבואר להלן אין לומר כן. 



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

10 

ש(מוחלים, אכן מצד הקב"ה, אינו מחוייב לקיים ההבטחה ומועילה מחילתם ]אף שקיום ההבטחה  
 ;20זוהי טובתם[, אך כלפי אברהם, שאיכפת לו טובתם אף שמוחלים, אין נוגע הא דמחלו  –

וכל מה שדוחה: "אבל אינו כי אם אין זה לטובת ישראל עכשיו, פשיטא שגם אברהם אבינו יבקש  
זה רק אם נאמר שזהו היפך    –"הוציאם היום", יוותר על הרכוש גדול ולא יתבע קיום ההבטחה"  

קיום   יתבע  .לא   . אבינו  אברהם  שגם  ד'פשיטא  נאמר  שאז  ה'ובפרט'(,  )היינו  ישראל  טובת 
למבואר בתחילת ההערה דיכולים למחול, ע"ז אין פירכא, ואכן יש חילוק בין אברהם  ההבטחה', אך  

 לקב"ה. 

מהגמ' "אמרו לו ולואי שנצא בעצמנו, משל    21ואף שלפועל ה"ז היפך טובתם, כפי שמוזכר בהערה 
כו'"  את  22לאדם  מרגישים  אינם  זה  "שבמצב  בהערה  הרבי  )וכלשון  בהרגשתם  רק  הוא  כ"ז  אך   ,

מהשמך   )כדמשמע  האמיתית  טובתם  זוהי  באמת  אך  זה"(,  רוצים  אינם  ובמילא  שבזה  הטובה 
 השיחה וכו'(, ולכן חפץ בזה אברהם;

]ובכל אופן, מוכרחים לומר זאת למסקנת ההערה, דהרי אברהם כן רצה שינתן להם הרכוש )כפי  
שאומר הקב"ה שלא יאמר וכו'(, וכיצד זה יתכן הרי "אם אין זה לטובת ישראל עכשיו, פשיטא שגם  

ולא יתבע קיום ההבטחה", וה"ז ]ו[אברהם אבינו יבקש "הוציאם היום",     יוותר על הרכוש גדול 
היפך טובתם?! אלא מוכרחים לומר, שמשנים את מדדי הטובה, והיינו שלא אומדים את טובתם  

 לפי הרגשתם, כ"א לפי מה שטוב להם באמת[, 

וא"כ עולה שהקב"ה לא הי' מחוייב בקיום ההבטחה כי מחלו לו, אלא שקיימה כדי שלא יאמר אותו  
 צדיק כו'. 

 

  .ה
 

 אלא דקשה על ביאור זה:

 
עיי"ש(, וכפי שכותב שם רש"י במפורש   –אף דמבואר מסוגיית הגמ' גיטין )עד, ב( דמחילה כקבלה )עכ"פ לאחת הדיעות    20

)ד"ה תיבעי לרבנן( ". . הא אחלינהו והוי כאילו קבל מעות ממש דמחילה כקבלה", אך כ"ז לכאורה רק מבחי' דינית )שהמתחייב  
 בל, וודאי שהחפץ בטובתו ירצה שיקבל בכ"ז. לא יהא חייב וכו'(, אך בפועל המוחל לא קי

 בחלק שלא צוטט לעיל.  21

 . 7וראה לעיל הערה  22



קובץ א  

11 

מלשון ההערה ורצף הקטעים שם ]דה'בפרט' מגיע כרצף א' ובהמשך להתחלה    כ א. אין משמע כ"
)מבלי להתחיל פיסקא חדשה וכו'(, והדחיה 'אבל אינו', )שמופיעה בפסקה חדשה( נראה שהולכת  

 על כל הקטע הקודם[. 

ב. עפ"ז יוצא שבהערה שם אכן נשארים בשאילה, דהא דברי ההערה הנ"ל הם על המבואר בפנים  
ראה    -השיחה באות ד', שהקב"ה אכן צריך לקיים את ההבטחה מצידו )שאינו מכזב בדבריו וכו'  

]ועל בסיס הנחה זו מוכיח שישנו אופן בו ניתן לקיים את  שם(, ולא מצד מה שיאמר אברהם אבינו  
וע"כ מביא בהערה שיש מקום לומר שהקב"ה לא צריך  ההבטחה ובכל זאת יהיה פתחון פה וכו'[,  

דוחה זאת, ובאם נאמר שהקטע הראשון )דמחילה( לא נדחה,  ההערה  לקיים הבטחתו וכו', ובסוף  
 יוצא שנשארה שאילה על המבואר בפנים השיחה, 

לא תשובה )ראה בהערה  לכ"כ, דיש פעמים שנותרת בהערה שאילה    זו קושיא חזקה ]אף שאין  
(, ונוסף לכך, אי"ז סתירה לגוף הביאור בשיחה אלא רק לאופן בו נאמר, דהא לדברי המדרש  12

)והיינו שבכל    בפועל ודאי שאין קשר למחילת ישראל, כי מדובר על הפעולות מצד הקב"ה וכו' 
מבלי   ההבטחה  לקיים  אופן  דיש  הביאור בשיחה,  כהמשך  ]להמדרש[  לומר  מוכרחים  נהי'  אופן 

 [.(23הפתחון פה וכו'

 אף שאינה קושיא חזקה כ"כ[.   , ג. ובכל אופן נותרה הקושיא הב' הנ"ל ]על הלשון "לכאורה י"ל"

 

  .ו
 

ובכל אופן ניתן להקשות ע"פ הביאור דלעיל, דלכאורה גם על המדרש ניתן לתרץ כפי שמבואר  
בשיחה על דברי הגמ' ]שישראל מצד עצמם לא רצו וכו'[, דהא בסופו של דבר, האופן בו ניתן  

: א. שישראל ישאו חן בעיני  24]היינו שני חלקים[   שני פרטים   צירוף   רכוש מצרים ליהודים הוא ע"י 
מצרים. ב. שישראל ישאלו ממצרים, ואין שום משמעות לא' מהפרטים ללא רעהו, דהיינו שאין  
שום משמעות לכך שהקב"ה )יעשה את הפעולה מצידו ו( יתן את חן העם בעוד שיודע שישראל  

 לא יחפצו לעשות את חלקם )ומצידו לא ידרוש זאת מהם(; 

 
 ראה לקמן ס"ז. –ומדוע א"כ בכ"ז נאמרו הדברים בשיחה דווקא באופן הזה  23

בהבנה בשלב זה עכ"פ ]דהא מהמשך השיחה יוצא שהנתינה אינה חייבת להיות באופן כזה, אך בשלב זה של השיחה אוחזים   24
לכאורה בהבנה דכך הוא אופן הנתינה, דאל"כ מהו הביאור )פה( בדברי הגמ', הרי סו"ס יכול להגיע לאותה התוצאה מבלי לערב  

 את הטרחתם וכו'[. 



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

12 

הקב"ה שלא יחפצו בזה ישראל, כפי שהגמ' ממשילה זאת לאסיר בבית    25ובפשטות כבר אז ידע ]
האסורים ]"אמרו לו ולואי שנצא בעצמנו, משל לאדם שהיה חבוש בבית האסורים, והיו אומרים  
לו בני אדם מוציאין אותך למחר מבית האסורין, ונותנין לך ממון הרבה, ואומר להם בבקשה מכם,  

, )והיינו שזה רצון כל האסירים ]וגם אם יהיה כעת אסיר חדש  ום"[הוציאוני היום, ואיני מבקש כל 
, והיינו  אי"צ לחכות ולשאול אותו כדי לגלות מה רצונו, היות וזה דבר פשוט שכולם רוצים כך וכו'[(

הדבר ההגיוני והפשוט )שכך יהיה רצונם( ]ולא שזה היה רצון חריג ומוזר שלהם[, וא"כ ניתן   ושזה
 ; [לאמוד זאת מראש 

הרי אין לה משמעות )כנ"ל שבנ"י לא    –וא"כ אף שמדובר במדרש על פעולת הקב"ה 'ונתתי גו''  
ומדוע בכ"ז אומר למשה 'ונתתי את חן העם גו'', היות ויודע ובסופו של דבר כן  ישלימו חלקם(;  

ידרוש מהם לקיים את חלקם, וסיבת הדבר היא )לא מצד הבטחת הקב"ה, אלא( כדי שלא יאמר  
 אותו צדיק; וא"כ לא קשה על דברי המדרש מאומה; 

אף אם את"ל  והיינו,  בהנ"ל,  להתחשב  מבלי  דגם  ביד    26ועוד,  מצרים  רכוש  את  לתת  דרך  שיש 
,  27ישראל מבלי שישראל יזקקו לבקש ולשאול מהם, עדיין ה"ז לוקח זמן ומעכבם עוד במצרים 

, כנ"ל בסוף  28וא"כ גם בזה לא יחפצו ]שכל מה שלא רצו בהרכוש דמצרים הוא מצד העיכוב שבזה
 ס"ב[;

וא"כ מצד הקב"ה אין חיוב לעשות גם את חלקו, היות ויודע שישראל אינם חפצים בזה, וכל הסיבה  
שבכ"ז אומר הקב"ה 'ונתתי את חן העם גו'', היא כדי שלא יאמר אותו צדיק כו'; וא"כ )גם( על  

 .29דברי המדרש לא קשה מאומה 

אלא שניתן ליישב בפשטות שכל העניין של מחילה וכו' )שישראל אינם רוצים בהרכוש גדול וכו'(  
הוא רק בפועל ובשעת מעשה, ולא ניתן מראש למנוע את קיום ההבטחה רק מכח זה ש'מן הסתם'  

כנ"ל(, היות וההבטחה עדיין עומדת עד שלא    -כך יהיה רצונם )אף שזה ההגיון וההסתברות וכו'  
 המחילה בפועל, תהיה 

 
 כפשוט שלא ע"ז המדובר פה.  –לא רק מצד שהכל גלוי וידוע לפני וכו'  25

 הקודמת(.המשך השיחה )וראה גם לעיל הע' בוכן הוא לאמיתת הדברים כמבואר  26

דלכאורה עיקר העיכוב אינו בעצם השאילה ]היינו הדיבור עם המצרי)ת( אודות כך שרוצים לשאול וכו'[ )דהיא לוקחת מיעוט   27
זמן(, כ"א עיקר העיכוב הוא בלקיחת החפצים עצמם, אריזתם סחיבתם וכו' וכו' )וראה בדברי היפ"ת: "והכונה בזה שלא ירצו 

ום הכלים, כאסור שמבקש לצאת מיד, ולא ימתין למחר בשביל ממון. ועוד אמר שם להשתהות שם אפילו זמן מועט כדי שישאיל
וישאילום מלמד שהשאילום בעל כרחם דישראל משום משוי"( ]ובפרט שמדובר על כמויות גדולות )כפי שכתוב בהמשך הגמ' 

ר, עשאוה כמצולה שאין בה )שם(: "וינצלו את מצרים". אמר רבי אמי מלמד שעשאוה כמצודה שאין בה דגן, וריש לקיש אמ
 דגים([. 

 ראה הע' קודמת. 28

 , וראה לקמן.11אף דאפ"ל שאין זה משמע מלשון המדרש, ע"ד דברי הרבי בסוף הערה  29



קובץ א  

13 

]וניתן להבין זאת בסברא, וכגון אדם שמחוייב לחברו מעות, ויודע שאין חבירו חפץ במעות אלו  
 , פשוט שלא יסור חיוב התשלום עד שלא ימחל לו חבירו בפירוש[.[מאיזה סיבה שתהי']

וניתן לתת ראיה לדבר, דאם לא נאמר כך, אלא כפי ההבנה בשאילה )שאכן ניתן לאמוד מראש וכו'  
הרי פשוט    - והוי כמחול(, א"כ מה פשר הבטחת הקב"ה לאברהם "ואחרי כן יצאו ברכוש גדול"  

 שלא ירצו את זה, וכאילו כבר נמחלה ההבטחה?

שע"ז אומרים שלא יהיה  )אצל אברהם  והובנה  ]ואף שיש את משמעות ההבטחה כפי ש'הונחה'  
בטחה עצמה, אך לא יתכן לומר שכבר משעת הבטחת ההבטחה  ה, אך כ"ז בנוסף ל(פתחון פה וכו'

פתחון פה, דזוהי  האין לה שום משמעות מלבד מה שלא יהא פתחון פה וכו' ]דא"כ אי"צ להגיע ל
)ד]אם נימא כפשוטו[ הרי מרגע שהובטחה    משמעות ההבטחה עצמה שאין דרך אחרת לפרשה וכו'

 [, כפשוט, וק"ל[. מחולה( –

א"כ מוכח שעד שעת המחילה בפועל, מחוייב המבטיח לקיים הבטחתו )אף אם אומד שהמקבל לא  
 .30ירצה לקבל( 

 בשיחה לכאורה לא משמע כך, ובהקדים דבריו:  11תואר המובאים בהערה -אלא דמדברי היפה

שלא יהא פתחון פה. קשה מה טעם שלא יהיה פתחון פה תיפוק ליה מפני האמת בעצמו שחייב  
לקיים הבטחתו . . וצ"ל דקא מפרש ונתתי את חן העם כדפירש הראב"ע שהפלא שהמצריים היו  
מפייסין את ישראל שישאלו מהם, וזהו טעם וישאילום. ולכן אמר שמה שהוצרך בזה שלא יהיה  

, והיה נשאר  ]בגמ'[   לא פייסום המצריים לא היו שואלים מהטעמים הנזכריםפתחון פה, שאילו  
 פתחון פה, עכ"ל. 

בגמ',   הנזכר  כלול  המדרש  בדברי  שגם  ומתרץ,  כבהשיחה,  קושיא  אותה  את  שמקשה  והיינו 
שישראל אינם חפצים בהרכוש גדול, כי הפי' 'ונתתי את חן העם' הוא שהמצריים יפייסו וישכנעו  
את ישראל לקחת מהם כלים )כפי' ראב"ע(, וא"כ )שישראל מצ"ע אינם רוצים בזה וצריכים פיוס  

 כ"ז עשה להם זאת, כדי שלא יהא פתחון פה וכו'. וכו'( מדוע ב 

וא"כ משמע מדבריו שיש מקום לסברא, שאם מראש אומדים את הדברים באופן כזה שלא ירצו  
זה כדי שלא יהי' פתחון פה   –]וכל מה שכן עשה כך הקב"ה    אין חיוב בקיום ההבטחה -לקבל וכו'  

 
אף שעדיין ניתן להקשות, אמנם לא נמחלה ההבטחה מבחי' הגדר ה'הלכתי' של הדברים, אך בפועל יודע שלא ירצו בזה, ומדוע   30

, אלא שפה כן ניתן לומר שכוונתו בשביל מה שהבין אברהם וכו', וניתן להבין החילוק ]דגם )שלא יתממש לפועל(  מבטיח כזה דבר
ואינה חסרת פשר(, אלא מדוע הבטיח כך הרי בסופו של   -חול ההבטחה )והיינו שיש לה משמעות  תלולא אברהם יש על מה ש

 דבר וכו' וע"ז אומרים  שמה כוונתו, כפי שהבין אברהם וכו'[.



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

14 

, וא"כ הדרא קושיא לדוכתא, מדוע על דברי המדרש לא ניתן לתרץ את אותו הביאור כדברי  וכו'[ 
 הגמ',

]ואין לענות באותו האופן שבו דחה כ"ק אדמו"ר את דבריו )דהיפ"ת( בהערה שם, ש"אי"ז משמע  
רצה לומר שכשהמדרש אומר ונתתי את חן  דחייה זו מתאימה רק על דבריו ש מלשון המדרש", כי 

ולא נרמז במדרש, אך המדובר פה הוא על כללות    -  י' הראב"עפהעם כוונתו כ וזה אינו משמע 
)לולא  דומבלי להוסיף פירושים וכוונות במדרש, )אלא(  העניין מבלי להגיע לפירוש הראב"ע וכדו',  

)ולכן   31אין שום תועלת בנתינת חן העם בעיני מצרים ואין כבר הבטחה )דהא נמחלה( וכו' אברהם( 
 אמר הקב"ה שלא יהי' פתחון פה([, 

והא דהוכח לעיל ]דא"כ מתחילה מה פשר הבטחת הקב"ה לאברהם "ואחרי כן יצאו ברכוש גדול"  
וכו', כנ"ל[ ניתן ליישב שכ"ז הי' לפני ששיעבדו אותם שאז עוד יש מקום לומר שירצו בזה וכו', כי  

]וא"כ לא בטוח שניתן לדמותם לאסיר בבית האסורים    מראש לא בהכרח שהשיעבוד יהא כה קשה
שפרעה הקשה   32, אך לאחר שכבר ירדו למצרים וכבר התחיל קושי השיעבוד, וכידוע דמשל הגמ'[

(, ובשעה זו ודאי דומים ישראל  33לעם ישראל יותר ממה שהי' נדרש ממנו )וכידוע שלכן נענש וכו'
לאסורים וכו' שפשוט שלא ירצו ברכוש, והרי שעת הדיבור עם משה )בסנה( הי' כבר לאחר תחילת  

שלפנ"ז  בפסוקים  הקב"ה  לו  שאומר  כפי  השיעבוד,  מצרים  34)קושי(  אשר  שוועתם,  "ותעל   ,
 .35מעבידים אותם וגו'"

אכן חובת    . אלא נאמר, אלא שניתן לתרץ, שאין כוונתו לומר שלא חל כעת חיוב קיום ההבטחה
לומר,   שמתכווין  אלא  לרעהו(,  אדם  דחיוב  מסברא  לעיל  שהוסבר  )וכמו  קיימת  ההבטחה  קיום 
ובסופו של דבר, אז לא יצטרך לקיים ההבטחה, א"כ   ויודע מראש שלאחמ"כ ימחלו לו,  שהיות 

 
וניתן להקשות כך גם על קושייתו: "שלא יהא פתחון פה. קשה מה טעם שלא יהיה פתחון פה תיפוק ליה מפני האמת בעצמו  31

שחייב לקיים הבטחתו. ובשלמא בפרק קמא דברכות ]ט ע"א[ שאמר דבר נא באזני העם, אין נא אלא לשון בקשה, אמר הקב"ה  
מצרים ]כלי כסף וכלי זהב, שלא יאמר אותו צדיק ועבדום וענו אותם למשה בבקשה ממך לך ואמור להם בבקשה מכם שאלו מ

קיים בהם, ואחרי כן יצאו ברכוש גדול לא קיים בהם. כבר פירש טעמו בצידו, שאמרו לו ולואי שנצא בעצמנו, משל לאדם שהיה 
ממון הרבה, אמר להם בבקשה   חבוש בבית האסורים, והיו אומרים לו בני אדם למחר מוציאין אותך מבית האסורים, ונותנים לך

מכם שתוציאני מיד ואיני מבקש כלום. והכונה בזה שלא ירצו להשתהות שם אפילו זמן מועט כדי שישאילום הכלים, כאסור 
שמבקש לצאת מיד, ולא ימתין למחר בשביל ממון. ועוד אמר שם וישאילום מלמד שהשאילום בעל כרחם דישראל משום משוי, 

ר מזה עד שיאמר שלא יהיה פתחון פה. וצ"ל דקא מפרש . .", מדוע זה צריך להיות נרמז, הרי אין שום  אבל הכא היכא רמז דב
 וראה לקמן בפנים. משמעות לענין ואין כעת צורך בקיום ההבטחה וכו'.

 מקור???.  32
 מקור???  33

 מקור?? לשון מדוייקת..  34

או באופ"א: שבזמן הדיבור עם אברהם הי' זה לפני שנולדו בפועל )מי שגלה והשתעבד במצרים(, וא"כ לא ניתן לומר שאומדים    35
מראש את דעתם, כי דעתם אינה קיימת היות וגם הם לא קיימים, )ומי יודע, אולי יוולדו עם אופי וטבע אחר וכדו'(, ולאחר שכבר 

 אז ניתן לשער את דעתם וכדו'.קיימים )שזה הי' כבר בזמן משה(, 



קובץ א  

15 

מדבר כעת  זה    מדוע  זה  ומתכנן   על  עולם 36את  לאור  תצא  לא  זו  תוכנית  בפועל  והרי  )אף  37,   ,
עליו כביכול כן לתכנן כך, כי עדיין חייב וכו'(, וע"ז אומר שלא יהא פתחון    -שמבחינת חיוב הקב"ה  

 שאי"ז משמע מלשון המדרש(.  - כנ"ל   -פה, ]ודבריו אלו דוחה הרבי 

באמת מובנים, כי אז כבר נמחל החיוב, אך בדברי המדרש    -וא"כ מתורצת הקושיא, דדברי הגמ'  
מדובר על זמן בו עדיין לא נמחלה ההבטחה ]אלא דיודעים מראש שבסופו של דבר תימחל, ועניין  

 , על דבריו[.[ 11זה אכן לא מרומז במדרש כפי שכתב בהערה 

 

  .ז
 

 ובכל אופן ניתן להקשות: 

ובקשר לכך    , בירור הניצוצות   -א. באות ח' מבאר רבינו אודות התכלית הפנימית של ה'רכוש גדול'  
 כותב: 

ובכך מתורצת התמיהה, מכיון שבני ישראל היו מוכנים לוותר על הרכוש גדול באומרם ולואי שנצא  
בעצמנו, וכמשל שהגמרא מביאה בנוגע לזה, מדוע הקדוש ברוך הוא לא ויתר על כך? ועל פי הנ"ל  
לא   גדול"  גלות מצרים, ללא ה"רכוש  גדול" היה עיקר המטרה של  ופשוט, ה"רכוש  הדבר מובן 

 מתמלאת הכוונה והתכלית של גלות מצרים, עכ"ל.  הייתה

ולכאורה מהי התמיהה על הקב"ה, הרי כמבואר בתחילת השיחה, הקב"ה מצידו באמת לא היה  
 עושה זאת, אלא מצד אברהם, אלא שניתן לשאול זאת על אברהם, 

 [. )והיינו על אברהם( ]ניתן לתרץ בדוחק שאין הכוונה על הקב"ה בדווקא אלא על כללות העניין

 שך לשאלה על דברי המדרש(:מב. בתחילת הביאור בשיחה באות ד' כותב רבינו )בה

 
 .21וראה לעיל הע'  36

ובפרט להמבואר בתחילת השיחה, שכל מה שבא המדרש לבאר הוא, מדוע אמר זאת כעת למשה, בסנה, והנקודה היא שזה   37
דבר הכרחי, ושלב המאפשר את היציאה ]וכחלק מזה שאומר למשה שתהא יציאה מבאר שגם מה שמאפשר את היציאה יקרה 

ו', )כדרך שהקשה 'והם לא יאמינו לי' )אף שע"ז פחות מקום )שלא ישאל משה רבינו 'והרי צריך להינתן להם רכוש גדול' וכד
שישאל, כי מדובר על דבר שבידי ה', ולא בידי ישראל )כב'הם לא יאמינו גו''(((, ואם שלב זה הכרחי רק ב'תאורייה' אך במציאות  

 פשוט וודאי שלא יצא לפועל )גם מצד משה(, א"כ מה ההכרח לדבר אודות זה? 



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

16 

הדבר יובן בהקדם, הקדוש ברוך הוא צריך לקיים הבטחה זו מחמת ההבטחה עצמה משום שהוא  
הבטיחן, שהרי לא איש קל ויכזב, ההוא אמר ולא יעשה, ודבר ולא יקימנה, לא אחלל בריתי, ומוצא  

 שפתי לא אשנה, ולא רק כדי למנוע טענה של אברהם. 

אך מזה גופא בהכרח לומר שגם מבלעדי ונתתי את חן גו' היה הקדוש ברוך הוא יכול לקיים את  
ההבטחה שלו, שבני ישראל יקבלו רכוש גדול, ובכל זאת יהיה אז מקום לטענה ופתחון פה של  

 אברהם אבינו. עכ"ל. 

ולכאורה מה הצורך בהקדמה זו, והרי כבר מתחילת השיחה נאמר שהקב"ה צריך לקיים הבטחתו  
 .38)ושם לא הובאו כל הפסוקים וכו'(, ומה הצורך בהקדמה זו כעת 

זו עניינה כדי לדחות את המבואר )באות ב'( על דברי הגמ', שכל מה   ואולי יש לומר שהקדמה 
שבואר באות ב' על דברי הגמ', שאין שאילה וכו', אי"ז נכון, דשם בואר בכללות שהקב"ה לא הי'  

, ולא נחית  חייב כי לא הי' זה רצון ישראל וא"כ בפשטות אין לו חובה, ורק מצד הפתחון פה כו'
לפרטי הדבר האם זה אכן מסתדר )האם יש אפשרות שהקב"ה כבר לא יצטרך לממש ההבטחה(  

אלא רק   ,ואיך הוא מובן מבחי' רצון אברהם וכו', דהיינו, האם אברהם ירצה דבר שה' לא רוצה וכו'
אך פה מתחיל לבסס את העניין על    סודר פה העניין שיש סיבה לכך שה' לא יקיים את הבטחתו,

כל החילוק שם  )מגיע ואומר פה ש(, וא"כ  לרדת לפרטי העניינים והבנתם המדוייקת , ופסוקים וכו'
, ובקשר לזה ממשיך ומתפלפל  , דאין מושג כזה ביטול הבטחה )דכך מוכח מפסוקים וכו'(אינו נכון 
)שא"כ גם אברהם לא יחפוץ  , ולבסוף נדחה  (וכו')שלכאורה כן יש ביטול אם זה לא טובתם  בהערה  

 [, 39]וא"כ ניתן לומר שהדחייה היא על הכל בזה( 

]ועפ"ז יובן גם מדוע ישר לאחר שמניח את יסוד הביאור מתחיל להגיד שהגמ' תתפרש גם בהקשר  
עיי"ש, מבלי להוסיף מילות הקדמה וכדו' שכעת נשנה את הגמ' מהבנתה הקודמת וניתן    – הזה וכו'  

 לפרשה גם בהקשר הזה ]אף שלא צריך )כי יש את הביאור דאות ב'([ וכו' וכו'[.

וא"כ מובן גם המבואר בסוף השיחה, שהתמיהה היא בסופו של דבר על הקב"ה, למה יעשה זאת  
, ]דהרי הפתחון פה מוסיף רק את העניין של שייראה כשכר וכו' )והיינו שלאחר )שמשום מה(  וכו'

הקב"ה רוצה את העניין דרכוש גדול ו)משום מה( זה טוב מגיע אברהם ורוצה שיהיה גם בצורה של  
ואת עצם   טוב(,  זה  לא הוסבר מדוע  )והוא  שכר(, אך לא את עצם העניין שהוא מצד ההבטחה 

 .חה צריך להסביר מה עניינה וכו'[המטרה בהבט 

 . ואשמח לשמוע דעת המעיינים בכל זה. ותן לחכם ויחכם עוד

 
 אף שאינה קושיה חזקה כ"כ, דפ' בתחילת הביאור מבססים היטב את הנחות השאילה כדי להכריח את הביאור. 38

 אף שיש להבין בתוכן העניין איך זה נדחה. 39



קובץ א  

17 

 

 כפטיש יפוצץ סלע

 הנ"ל

וגם אני שמעתי וגו' לכן אמור לבני    40מביא כ"ק אדמו"ר את דברי רש"י   בשיחה א' לפרשת וארא 
 41ישראל. לכך אני אומר יתיישב המקרא על פשוטו דבר דבור על אופניו, והדרשה תדרש, שנאמר 

 . הלא כה דברי כאש נאם ה' וכפטיש יפוצץ סלע, מתחלקת לכמה ניצוצות

וא' הקושיות שמקשה על ביאור זה היא, דאם כוונת רש"י לבאר שיכול להיות כמה הסברים  
כבר    -לעניין א' וכולם אמת, א"כ הי' צריך להביא זאת בפעם הראשונה בפירושו שמביא מדרש  

 בספר בראשית. 

ונקודת הביאור )לשאלה זו( לכאורה, דפה בא לבאר עניין מיוחד שקיים דווקא פה וכו' כמבואר  
 בשיחה באריכות. 

שגם שם רש"י מזכיר עניין זה    42אלא שבתוך הדברים מזכיר בשיחה גם את פירש"י בפ' וישלח 
ודברי תורה כפטיש יפוצץ סלע, מתחלקים לכמה טעמים, ואני ליישב פשוטו  . .  ורבותינו דרשוהו  "

", ולמסקנת השיחה, באמת מה שמבאר שם בפ' וישלח אינו עניין מיוחד,  ושמועו של מקרא באתי 
כ"א כמו בכל פעם שמביא דרוש, וא"כ הדרא קושיא לדוכתא, אם רש"י מביא עניין זה בפ' וישלח  

(, מדוע לא  43)ששם זה לא עניין מיוחד, אלא כמו כל שאר המקומות, כמבואר בשיחה באות י"א 
 מביא זאת כבר בפעם הראשונה שמופיע דרש? 

ואוי"ל בדוחק ששם המדרש מאוד רחוק מהפשט, יותר מכל שאר המקומות ולכן שם הוצרך  
 .44רש"י להביא עניין זה 

 ואשמח לשמוע דעת המעיינים בזה. 

 
 שמות ו, ט. 40

 . כט ,ירמיה כג 41
 לג, כ.  42

 ובחצ"ר שם.  43

דידן ])דפ' וארא( שעליו נשאלה השאילה בשיחה[ לא שייך לתרץ כך, דהיינו שהמדרש פה אינו רחוק    וא"כ צ"ל שלגבי פרש"י  44
 כ"כ מהפשט, ובפ' וישלח זה יותר מפה וכו' )דאל"כ גם גבי פה לא היתה קושיא(.



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

18 

 רכוש גדול כשכר

 אלפרוביץ' שי'שאול הת' 

 תות"ל קרית גתישיבת 

"ואחרי כן יצאו ברכוש    –בשיחה ב' לפרשת שמות מבואר אודות נתינת רכוש מצרים לבנ"י  
, שניתן לבאר זאת בשני אופנים )א( האם העיקר הוא העונש למצריים ואזי הפסוק בברית  45גדול" 

הבתרים מתפרש "וגם את הגוי אשר יעבדו דן אנכי )ולכן(  ואחרי כן יצאו ברכוש גדול" או )ב(  
 שהיה זה נתינת שכר לישראל. 

וב' האופנים ה"רכוש גדול" היה גם שכר )לישראל( ואף עונש )למצריים(, אלא החילוק הוא מה  
ע"י  העיקר יכול להילקח הרכוש במכת חושך  הי'  נפק"מ שאם העיקר הוא העונש  בזה  ומביא   ,

   ישראל עצמם מבלי שהמצריים יתנו להם אותו וכו', עיי"ש.

ואפשר להעיר בזה, דבאופן השני שאומרים שנתינת הרכוש הוי )בעיקר( עניין בפ"ע ולא כחלק  
מהעונש ]והיינו שלפי ביאור זה, ו'אחרי כן יצאו ברכוש גדול', )בעיקר( אינו בגלל 'דן אנכי'[, ניתן  
  לבאר גופא בב' אופנים: האם הקב"ה רוצה להביא לישראל את הרכוש בתור עניין של שכר )ואז 

וכדו', ולא    46צריך שהמצריים יתנו להם וכו'(, או שהקב"ה רצה להביא להם סתם בתור מתנות 
 בתור שכר )ואז יכולים לקחת במכת חושך(.

והיתרון בהסבר זה הוא, שההפרש בין כוונת הקב"ה בהבטחתו )כביכול( לבין 'טענת אברהם' הוא  
 באותו פירוש גופא )ש'ואחרי כן כו'' אינו המשך של לדן אנכי'(. 

]אלא דבפשטות הסיבה שלא הובא אופן זה )שהשכר הוא בתור מתנה(, מכיוון שלפי זה השכר  
אינו בגלל העניינים המפורטים בפסוקים שלפנ"ז, משא"כ בהאופן המובא בשיחה, שאמנם אינו  
קשור  ל'דן אנכי', אך זה תוצאה  מהפס' שלפנ"ז "ועבדום ועינו אותם. .", שזה שכר ע"ז ]אף שגם  

המ  זה  באופן  בגלל  היא  המתנות  שנתינת  גו''  ל'ועבדום  עכ"פ(  )בדוחק  לקשר  ניתן  לעיל  ובא 
 וכדו'[[. 

 ולא באתי אלא להעיר. 

 
 בראשית טו, יד. 45

ע"ד המבואר בהמשך השיחה )אות ז(, אלא ששם מדובר אודות נתינת מתנות מצד המצריים, ופה המדובר הוא אודות נתינת   46
 מתנות דהקב"ה. 



קובץ א  

19 

 'רכוש גדול'החשיבות של ה

 דוכןשיחי' הכהן  יאיר מנחם מענדלהת' 

 תות"ל קרית גת ישיבת 

 

"שה"רכוש  אדמו"ר  כ"ק  מבאר  שמות,  לפרשת  ב'  ממצרים    בשיחה  ישראל  שהוציאו  גדול" 
)בפנימיות העניינים( קאי על ניצוצי הקדושה שהיו שם . . וזו היתה הכוונה והתכלית דגלות מצרים  

 שעי"ז יקויים הענין ד"ואחרי כן יצאו ברכוש גדול", הוצאת והעלאת ניצוצי הקדושה ממצרים. 

]ובזה מיושבת התמיהה: מאחר שבני ישראל היו נכונים לוותר על הרכוש הגדול, באמרם "ולואי  
שנצא בעצמנו" )כמשל המובא על זה בגמרא( מפני מה לא הסכים הקב"ה לוותר על כך? וע"פ  
הנ"ל הדבר מובן ופשוט: ה"רכוש גדול" הי' עיקר ותכלית גלות מצרים; וללא ה"רכוש גדול" לא  

 נה והתכלית דגלות מצרים[." נשלמה הכוו

והתשובה היא "שלא יאמר אותו    47והנה לכאורה התמיהה שהובאה בסוגריים זוהי שאלת הגמ' 
 לא קיים בהם.   —קיים בהם, ״ואחרי כן יצאו ברכוש גדול״   — צדיק, ״ועבדום וענו אתם״ 

ואינו מובן, מדוע התירוץ שהגמ' מביאה )על דרך הפשט( אינו מספיק כדי להסביר מדוע היה  
 צורך ברכוש ונשארת התמיהה, ולכן צריך לביאור שעל פי פנימיות העניינים.

ואפשר לומר, שמצד "שלא יאמר" היה להקב"ה לוותר על הבטחתו מאחר שבני ישראל אינם  
חפצים בכך, ולכך צריך לבאר ע"פ פנימיות העניינים שהשכר לא היה דבר צדדי כ"א מטרת ירידת  

 ישראל למצרים. 

אמנם קשה לומר כן, דאם אכן השכר אינו לתועלת ישראל )כמשל המובא ע"כ בגמ' מאדם שהיה  
חבוש בבית האסורים שאכן הרצון לשחרור גובר על השכר( ודאי שאף אברהם לא היה רוצה בכך,  
אלא מוכרחים לומר שזהו תועלת ורצון ישראל אלא שברגעים אלו של השחרור לא נחשב השכר  

 , ולכן מובן שלא היה לקב"ה לוותר על כך. 48בעיניהם 

 
 ברכות ט, א.  47

 ה".דה קשוולא שמעו אל־משה מקצר רוח ומעבע"ד " 48



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

20 

יגיע לישראל   ואולי אפשר לומר שבשני הביאורים כוונתם אחת היא, שאברהם רצה שהשכר 
 מכיוון שעל ידי כך יתבררו הניצוצות. 

יגיע    שיקבלואך א"א לומר כן, מאחר, שאאע"ה לא ביקש בנ"י יקבלו שכר, אלא שה'רכוש גדול'  
להם בדרך של שכר, היינו, בנתינת המצריים ולאחר בקשתם, וא"כ א"א לומר שהמטרה של בקשת  
אברהם הייתה לבירור הניצוצות כי השכר היה מגיע לישראל בלאו הכי אלא שהיה מגיע אליהם  

 בדרך אחרת. 

רצה ש'הרכוש גדול' יגיע לישראל  אברהם  וי"ל בפשטות, שבביאור ע"ד הפשט מוסבר רק מדוע  
חשוב עניין כ"כ ה'רכוש גדול' עד שמזכירו בברית  להקב"ה  בדרך של שכר, אך עדיין תמוה מדוע  

 בין הבתרים. 

פרט   אינו  גדול'  שה'רכוש  מובן  דעיי"כ  העניינים,  פנימיות  הביאור ע"פ  את  הרבי מביא  ולכן 
 .  49מיציאת מצרים אלא זהו המטרה והתכלית של הירידה לגלות 

 

  

 
 ת.  וועיי' בהמשך השיחה שהתכלית הירידה היה עילוי בנש"י שבא ע"י בירור הניצוצ 49



קובץ א  

21 

 תוצאות השכר  -'רכוש גדול' 

 א' התמימים

 

"ואחרי כן יצאו ברכוש    –בשיחה ב' לפרשת שמות מבואר אודות נתינת רכוש מצרים לבנ"י  
גדול", שניתן לבאר זאת בשני אופנים )א( האם העיקר הוא העונש למצריים או )ב( נתינת שכר  

שכר )לישראל( ועונש )למצריים(, אלא החילוק    –לישראל, ובשני האופנים קיימים שני העניינים  
קר, ומביא בזה נפק"מ שאם העיקר הוא העונש הי' יכול להילקח הרכוש במכת חושך  הוא מה העי 

   ע"י ישראל עצמם מבלי שהמצריים יתנו להם אותו וכו', עיי"ש.

ולכאורה צ"ב איך ייתכן לומר שבנתינת הרכוש קיים גם עניין העונש וגם שכר, דאם הרכוש גדול  
עניינו הוא השכר על עבודתם, היינו, שהמצריים חייבים לתת לישראל את שכר עבודתם כפועלים,  

 א"כ לא שייך לומר על זה שזה עונש, דזוהי חובתם הגמורה! 

וזה כמו שנאמר שכשהלווה מחזיר למלווה את הלוואתו, זה עונש, דודאי שמאחר שזוהי חובתו  
 הגמורה, לכך אין זה עונש, וכן גבי פועל וכו'. 

ואולי אפשר לומר, שהרכוש גדול שבנ"י לקחו, היה יותר מאשר השכר שהיה המצריים לשלם  
 ;50עבור עבודתם, והתוספת שבנ"י לקחו יתר על המגיע להם זה משום עונש למצריים  

 אמנם קשה לומר כן: 

חלקים   .א שני  אלו  אלא  עונש  וגם  שכר  גם  הוא  גדול'  ש'הרכוש  הכוונה  שאין  יוצא  לפי"ז 
 נפרדים, דעיקר הרכוש הוא השכר, והתוספת היא משום עונש.

מדברי הגמרא ש"שוב פעם אחת באו בני מצרים לדון עם ישראל לפני אלכסנדרוס מוקדון. אמרו   
לו: הרי הוא אומר ״וה׳ נתן את חן העם בעיני מצרים וישאלום״. תנו לנו כסף וזהב שנטלתם ממנו.  
. . אמר להן: . . תנו לנו שכר עבודה של ששים ריבוא ששיעבדתם במצרים שלשים שנה וארבע  

 שנה."  מאות

 
 עיי"ש. –כפי שיכול להיות משמע קצת מלשון הרבי באופן השני בסופו שכותב גבי עניין העונש 'ונצלתם את מצרים'  50



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

22 

את   יחזירו  שבנ"י  לטעון  הם  יכולים  א"כ  עבודה,  מהשכר  יותר  נטלו  שבנ"י  נאמר  באם  אמנם, 
בזה, שכוונת דבריו הוא שגם כל הרכוש לא מספיק בשביל    51התוספת ]ובפרט לפי הבנת היפ"ת 

 שכר וכו'[. 

ואולי אפ"ל שמצד השכר הי' נלקח מהם בתשלומים וכדו' ולא בבת א', והעונש הוסיף את זה  
 אך זה דחוק.  - , 52שהתרוקנו בבת א' 

ואת"ל שהכוונה היא שהקב"ה, נוטל רכושם מצד ב' סיבות , היינו, שגם מצד עניין השכר הי'  
לוקח רכושם, ואף לולי זאת, הרי מצד הטעם דעונש הי' לוקח רכושם, וכל א' הי' מועיל גם לולא  

 השני.

כבר לא שייך לומר שיש פה העניין דעונש, כנ"ל    –אך עדיין לפועל לאחר שישנו עניין השכר  
 )והיינו שלא התממש טעם זה(, ובשיחה מבואר שבפועל קיימים שני העניינים דשכר וועונש. 

 ויובן בהקדים שאלה נוספת: 

שחלק מהותי מעניין   בהא דמבואר בשיחה אודות הנפק"מ, צריך ביאור קצת, דלכאורה אי נימא 
השכר, הוא זה שינתן בצורה של שכר, היינו שהמצריים יתנו וכו', א"כ לא שייך שיהיה אופן בו  
יהיה את עניין השכר ולא יהא הנתינה דמצרים, ומכך שמבאר הרבי שיש אפשרות לומר שישנו  

)כבמכת חושך(   )באופן הא'( את ענין השכר )כ"א לא בתור עניין עיקרי( גם מבלי שיתנו המצריים 
]ולא אומרים שאם המצריים עצמם לא נותנים לא הוי שכר כלל[, מוכח שיכול להיות עניין השכר  

 גם בלא זה ועדיין יקרא שכר )אלא שאין זה העיקר(. 

א"כ יש לעיין, דלכאורה גם בהאופן שנפרש דברי הקב"ה בהבטחתו )ואחרי יצאו ברכוש גדול(,  
שעיקר כוונתו היא על השכר, מאן יימר דכוונתו על האופן בו ניכר בגלוי וכו' שהמצריים נותנים  

 וכו', אולי כוונתו לשכר לא באופן גלוי, דהא ג"ז נכלל בהגדר 'שכר', כדלעיל. 

האם כוונת הקב"ה    – , שמציע שם שני אופנים אחרים  30]וכפי שאכן מבואר בהשיחה בהערה  
בהבטחתו היא על הבפועל של העניין, או גם על הרגשת וניכרות הדבר וכו', דאופנים אלו מובנים,  

 אך המבואר בפנים השיחה צריך ביאור, כנ"ל[. 

 
 , בהמשך דבריו )שלא מצוטטים בהערה(. 11המצויין בשיחה בהערה  51

 , וג"ז משמע מהלשון המוזכרת שם. 1ראה הע'  52



קובץ א  

23 

דלכאורה כוונת הדברים בהשיחה פה בעניין הא   – אף שזה דוחק קצת  – ואוי"ל הביאור בכל זה 
דהמצריים נותנים לישראל 'שכר' על עבודתם, אין פירושו שבשעה שנתנו המצריים לישראל את  
הכלים היה כוונתם עבור שכר על עבודת היהודים, ואכן לא מצינו לכך מקור או רמז בכתובים, אלא  

 ו(הם חשבו שנותנים כלים אלו כמתנות וכדו'.)יתכן 

בהערה   מוכיח  הרבי  )שממנו  מהרשב"ם  שמשמע  מתנה   27]וכפי  פירושה  כאן  ( 53ששאילה 
לכבוד   תכשיטין - במתנה גמורה וחלוטה . . כלי כסף וכלי זהב   -שמבאר "ושאלה אשה משכנתה  

מהכלי יקר )שממנו    54ומשמע שלא נתנו להם זאת בתור שכר, וכן משמע   –"  החג שתחוגו במדבר
כנ"ל בהערה הנ"ל( שמבאר "ושאלה אשה משכנתה וגו' . . היינו שהמצרים התחילו לתבוע מהם  

 , כל כך מצאו חן בעיניהם"[, שיקבלו מהם מתנות

זה   רכוש  לבנ"י  היינו שהקב"ה מבטיח שיתן  נתינת הקב"ה,  וכוונת הדברים בשיחה היא מצד 
גם יקרה להם, מבלי שבאמת    –, היינו התוצאות של שכר, מה ששכר גורם שיקרה  שכר באופן של  

יראה  מצד מצרים יהא זה שכר, אך להם יביא זאת כשכר, כי מגיע להם שכר עבודתם וכו', ולכן זה  
 של נתינת שכר מאת המצריים, וזוהי משמעות הבטחתו.בצורה 

]ובזה גופא אם אומרים שהשכר פה הוא עניין צדדי ולא עיקרי )כהאופן הא'(, אזי כוונתו היא  
העברת הרכוש, ואם זה בתור עניין עיקרי )כהאופן הב'(, אז זה    –רק לתוצאה העיקרית של שכר  

צריך להיראות שכר עם כל הביטויים של זה, בצורה גלויה, כי הרי בכל אופן כל הבטחתו היא על  
ר הדבר, היינו שיקרה להם דבר שנראה כשכר, וא"כ שזה בא בתור עניין עיקרי, זה צריך לבוא  ציו

 [, 55בציור המלא וכו'

להמחשת העניין, נמשיל זאת למושג 'הודאת בע"ד', שאם אדם אומר לויתי מפלוני סכום זה,  
השיטות  )לא'  בזה  שההסברה  הסכום,  לשלם  וחייב  ע"כ  נאמן  לו  56אזי  מאמינים  לא  שבי"ד   ,)

למאורע שמספר )דהרי אדם קרוב אצל עצמו, וכן אינו כב' עדים(, אלא רק לתוצאות של מאורע  
סיפור לתוצאותיו[, היינו    –שלו ]דקל לפירותיו    התוצאות לעניין    קרהזה    שסיפורזה, כלומר,  

לא    – מצד בי"ד    – חיוב וכו', יקרה לו, אך הדבר עצמו    –שכל מה שקורה בעקבות מאורע כזה  
 קרה. 

 
 אף שאין זה אומר שמחוייבים לכל מה שאמרו וכו' כפשוט. 53

 אף שאי"ז הוכחה גמורה, דלשון מתנות פה יכול להתפרש גם כשכר. 54
 ועדיין יש מקום לעיין. 55

 .אהל ישעיהו על מסכת בבא קמא עמ' תקיג' 56



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

24 

לא היה, רק האופן בו הרגישו ישראל את נתינת   –עד"ז כאן, נתינת שכר מצד המצריים בפועל 
הרכוש מצד המצריים וכו', זה הי' כמו שכר, ותבעו זאת מהם וכו' )כמו שתובעים שכר, אך עדיין  

מצידם נענו לתביעת ישראל לא בגלל שרצו לתת שכר, אלא מסיבות   אי"ז בסתירה לכך ש)אולי(
 אחרות, אף שזה לא נראה כך בציור הדברים וכו'(. 

  – וא"כ מובן, איך יכול להיות גם עונש וגם שכר, כי זה לא שהמצריים שילמו חוב לישראל וכו'  
כנ"ל, וא"כ באמת ניתן להחשיב כעונש לגבם, שגרם להם הקב"ה להתרוקנות נכסיהם וכו', וכן  

 מתורצות שאר השאלות. 

 אלא שאופן זה קצת מחודש ואינו משמע כן כ"כ מהשיחה. 

 ואשמח לשמוע דעת המעיינים בזה. 

  



קובץ א  

25 

 

 

 

 

 

  



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

26 

 



קובץ

הערות 
ועיונים

במה לליבון עניינים
א"שיחות חלק כבלקוטי

.

מוקדש

ההתקשרותלחיזוק
ר"ק אדמו"לכ

ע"זימ"נבגה"זצוקללה


	שער 1
	שקופית 1

	קובץ א מתוקן פנים
	שער 1
	שקופית 2


