
קובץ

הערות  
ועיונים

במה לליבון עניינים
א"שיחות חלק כבלקוטי

.

'בגליון
חמישה עשר בשבט

ו"התשפ



 

 ב"ה

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 יוצא לאור ע"י

 ועד תלמידי התמימים העולמי
 שנת חמשת אלפים שבע מאות שמונים ושש לבריאה

 שנת השבעים ושש לנשיאות כ"ק אדמו"ר זי"ע

 

 
 לכתובת לשלוח ניתן הערות

halikutpv@gmail.com 
 

 בישיבות הנציגים/  השלוחים התלמידים דרך או



 הערות ועיונים בלקוטי שיחות

2 

 פתח דבר
 

 עצמם  על  קיבלו  במסגרתו,  התמימים  ועד  ידי  שעל'  הליקוט '  מבצע  עם  ובקשר,  יתברך'  לה   והודיה  בשבח
  מוציאים   הננו   -  שיחות  בלקוטי  א "כ  חלק  לימוד   את   ק"בארה  תמימים   תומכי  דישיבות  תמימים  מאות
  .התמימים הערות של השני הקובץ את לאור

  במה  לשמש   ומטרתו,  כה  עד  שנלמדו  השיחות  על  התמימים  של  עמלם  פרי  את  בתוכו  מאגד  זה  קובץ
 .רבנו של בתורתו  ט"ושקו לדיון

 ובפרט,  הערות  קובצי  להוצאת ,  ע"זי  מ"נבג  ה"זצוקללה  ר"אדמו  ק" כ  שרחש   החביבות  גודל  לכל  ידועה
"השיחות  באחת   שאלתו  על'  לא  מענה  שכתב  וכפי',  הק  בתורתו  העוסקים  לאלו   להערותיו  נהנתי: 
 כל שם לרכז - מ"בכ ל"המו  ש "ואנ' הת הערות קובצי מטרת זוהי הרי - בזה לשאלותיו בנוגע, ש "בלקו

  .ק "עכלה'", וכו ז"עד רבים ושידונו ב"כיו

  ה "ר'ש  מובן הרי: "1רבנו וכדברי, לאילנות השנה ראש  -' בשבט עשר חמישה' לרגל לאור יוצא זה קובץ
  ם "הרמב  לימוד  לסיום  בקשר  וכן",  התורה  בלימוד  ההוספה  על  לעורר   המתאים  הזמן  הוא'  לאילן

  המחזור   סיום  –   ליום  אחד  פרק   וללומדים,  ו"המ  מחזור  ותחילת  ה "המ  מחזור (  ליום  פרקים '  ג  במסלול)
 .ז"הט מחזור ותחילת ו"הט

  רבים  ותעורר',  הק  רוחו  לנחת   השיחות  בלימוד  והחיות'  קאך 'ה את   תגביר   הקובץ  שהוצאת  בטוחים   אנו
  .המשותף ללימוד להצטרף

  על  המערכת אל שישלחם זה כרך בשיחות וביאורים הערות ידו שתחת מי לכל שטוחה בקשתנו, כן על
 .י"בעזה לאור שיצאו הבאים בקבצים להדפיסם שנוכל מנת

,  נשיאנו   רבינו  עם   להתראות  נזכה,  אלו  קובצים  והדפסת  השיחות  בלימוד  ההתעסקות  שבזכות  רצון  ויהי
 .ממש  ומיד תיכף",  תצא מאתי חדשה תורה" - מתורתו נפלאות וישמיענו

 מערכת 'הליקוט'

 חמשה עשר בשבט

  התשפ"ו

 
 שיחת חמשה עשר בשבט התשל"א 1



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

3 

תוכן עניינים

שמות  א'...................................................................................................... 3

4 ................................................................................. כוונת רש"י ב"בתי לוי'" 

6 ............................................................................... לשון עבר )גליון(  -ויעש 

7 .............................................................. ייחוס משפחת המלוכה ליוכבד )גליון( 

8 ........................................................................ החילוק בין פירוש הגמ' לרש"י 

שמות  ב' .................................................................................................... 11

11 ............................................................................... בנ"י מבקשים את השכר

12 ....................................................................................... זכור את היום הזה

14 ........................................................................... 'ילכו מחיל אל חיל' בקב"ע 

בא א' ......................................................................................................... 15

15 ............................................................................................ כחצות הלילה 

בא ב' ......................................................................................................... 19

19 ................................................................. גדר פסול קורבה בעדות לשי' רבינו 

23 ......................................................................... הלימוד מעדות 'משה ואהרן'

25 ................................................ טעם ר"ש דעדות קרובים כשירה בקידוש החודש 

27 ..................................................................................... פסול עדים קרובים

בשלח  א' .................................................................................................... 34

34 ............................................................................ רכוש מצרים. -'ביזת הים'  

35 ...................................................................................... ונצלתם את מצרים 

בשלח  ג' ..................................................................................................... 36

36 .................................................................... אי עשיית חשבונות בקיום מצווה 



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

4 

מות א'ש

כוונת רש"י ב"בתי לוי'"

אשכנזישיחי'  משההת' 

בנימינישיחי'  מענדל מנחםהת' 

תות"ל כפר חב"ד

בשיחה א' לפרשת שמות, מביא רבינו את חילוקי הלשונות בין הספרי לגמ': הספרי אומר שיוכבד  
מסביר הרבי שהסיבה שהספרי לא מזכיר "בתי לוי’" זה כיוון שמשה    2זכתה ל"בתי כהונה", ובהערה 

הי' לוי גם ללא הזכייה של יוכבד, שהרי גם שאר בני לוי זכו ל"לוי’". וזה שרש"י אעפ"כ הזכיר "בתי  
 .3לוי’'' גבי יוכבד מפנה הרבי להערה בהמשך השיחה

 - ההערה שם מובאת לבאר ענין אחר, ואת הקשר שלה לנדו"ד אפשר לפרש בב' אופנים 

משה הרי הי' כהן, ורק בגלל ה'חרון אף' על טענתו "למה הרעות" נהי' לוי )לא' הדעות   .א
(. ומבאר הרבי שהיה אמור לרדת מדרגתו ולהיות ישראל, וזה שנשאר לוי הוא שכר  4ברש"י 

 על מעשה אימו. 

הכוונה "בתי לוי’" היא לתקופה שמשה הי' כהן עד שנעשה לוי, וזה שנק' "בתי לוי’" ולא   . ב
 "בתי כהונה" זה להבדילו מאהרן שזכה לכהונת עולם. 

 אך ניתן להקשות על ב' האופנים אלו: 

על האופן הא' קשה מה השכר בזה שהי' לוי הרי כל בני שבטו היו ג"כ לויים וא"כ אי"ז נק' "וייטב".  
שאין לומר ש"ויעש להם בתים" היינו משפחות מרובות ילדים, כיון    5כמו שמבואר בהמשך השיחה 

שלכל בנ"י באותה שעה היו ילדים לרוב. )ואין לתרץ שיש הבדל בין הדברים, היינו שמשה היה לוי  
 על אף שמצד העונש לא היה מגיע לו. משא"כ ריבוי ילדים היה מגיע למיילדות אף בלא זאת,  

 9הערה  2

 16הערה  3
שמות ד, יד.  4

 אות וא"ו  5



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

5 

הרבי אומר שבפשש"מ לא היו למרים ויוכבד הרבה ילדים ואעפ"כ ריבוי    6מכיון שבהמשך השיחה 
ילדים לא נחשב לשכר בעבורם כיון שזה עניין הרגיל אצל שאר בנ"י, וא"כ גם לגבי משה אף שקיבל  

 עונש כיון שכל שבטו לויים אין זה "וייטב"(. 

ועל האופן הב' קשה שהרי באות ח' הרבי מסביר שהכוונה 'בית' הינו עניין נצחי, והרי משה ירד  
 מכהונתו ונעשה לוי אז אין זה שכר נצחי.  

מבאר שם שהנצחיות היא    7ואף את"ל שזה שנשאר לוי ולא ירד למדרגת ישראל זה עניין נצחי, הרי 
 .8לא רק בשכר אלא גם ב"וייטב" היינו הייחודיות, וזה אינו שהרי גם אהרן נהיה כהן אח"כ 

 ונשמח לשמוע דעת המעיינים בזה. 

אולי יש לתרץ כהאופן הא' ומה שהקשה ששכר שיש לכולם אף אם אין לך אותו    תשובת המערכת:
 לא נקרא "וייטב", אפשר לחלק: 

שהעובדה שלמרים ויוכבד לא היה ריבוי ילדים לא היה זה מצד עונש אצלם, ולכן ריבוי ילדים לא   
 ייחשב לשכר )אף שעכשיו אין להם(.  

וא"כ זה שלבסוף נשאר לוי זה שכר, אף שכל    עונש משא"כ אצל משה זה שפסקה כהונתו היה  
 שבטו לויים. 

…

 38הערה  6

 אות ח'  7

ואין לומר שזה עדיין ייחודי כי גם אהרן בנה של יוכבד, כי אז אין שני בתים "כהונה ולוי'" אלא זה אותו בית. דלעיל אמרנו   8
שלמשה קראו "בתי לוי'" כדי להבדילו מאהרן שזכה לכהונת עולם, אבל אם אומרים שה"וייטב" של משה זה שלא נהיה ישראל, 

וי'" זה רק כי שונה מאהרן בזה שאין לו כהונת עולם, אבל אם אמרינן שיש לו זכות נצחית אין לקרוא לו "בתי לוי'" )כי "בתי ל
 מתבטלת הסיבה לקרוא לו בתי לוי'( ויש רק "בתי כהונה".



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

6 

לשון עבר )גליון( -ויעש 

וואלףשיחי'  יצחק לויהת' 

תות"ל מגדל העמק 

אודות מה שמביא כ"ק אדמו"ר    10, על המובא בשיחה 9בקובץ הקודם הקשה התמים ד.ר. שיחי'
לויה   כהונה  "בתי  אלא  משפחה,  או  כפשוטם,  בתים  זה  שאין  "בתים",  המילה  לפירוש  בנוגע 

"ויעש להם    12, שהרי נאמר בפסוק 11ומלכות". ובנוגע לבתי כהונה לויה ומלכות, הקשה על כך רבינו 
בתים", ומהלשון "ויעש" משמע דזה בלשון עבר. ואם נאמר שהכונה לבתי כהונה לויה ומלכות, אז  
הול"ל "ויבן" וכיו"ב, אך לא "ויעש" בלשון עבר, שמשמעו שכבר נעשה בעבר, והרי כהונה לויה  

 . ומלכות לא היו אלא לאחרי יציאת מצרים, ובפרט מלכות דוד שהתחילה כמה דורות לאח"ז

ועפ"ז השאיר את השאלה בצריך עיון, דלכאורה מגוף השיחה לא נראה שמתרץ רבינו את הקושיא  
 על "ויעש" ולא "ויבן" וכיו"ב. 

 אך נראה להסביר זאת בפשטות: 

דווקא מהגמ' בסוטה  13בהמשך  דברי רש"י הוא  , שזהו משום  14השיחה מבאר רבינו הא שמקור 
שלומדים שם את הדין ד"מדה כנגד מדה" בפרטי פרטים, שעל כל דבר טוב שנעשה קיבלו שכר  

, שזה מסביר מדוע השכר  15כנגד ובדוגמת הדבר שעשו. ולכן נאמר כדאיתא במסכת סוטה דווקא 
של המיילדות הוא לא בתים כפשוטם, בנים ומשפחות, אלא השכר הוא שמהם נבנו בתי כהונה  

שבשכר    - לוויה ומלכות בישראל, שזה משום שאופן השכר כאן הוא באופן של 'מידה כנגד מידה'  
י כהונה לווי'  זה שהקימו דור שלם מישראל והקימו את )רוב, או( כל דור יוצאי מצרים, זכו לבת

 ומלכות )ענין כללי(. 

 לשון עבר'.  –הערה 'ויעש  9

 לקו"ש חכ"א, שמות א. 10

 שם אות ה.  11

 שמות א, כא. 12

 אות ח.  13
 שם ח:, וכ"ה שם ט' עמוד ב במשנה. 14

 ולא כהשאלה באות א' בשיחה שהרי דומה הרש"י למובא בספרי. 15



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

7 

לבתים   שיזכו  זה  הוא  שהשכר  בשיחה  ההוו"א  לפי  כאן:  הכוונה  שזה  י"ל  של    – ועפ"ז  במובן 
כהונה וכו',    16, שממשפחתם יצא פרטימשפחות פרטיות, ולפ"ז בתי כהונה לוי' ומלכות הם ענין  

א"כ באמת קשה לשון הפסוק "ויעש", שהרי השכר הגיע רק לאחרי זמן רב )אחרי יציאת מצרים(.   

וכמו שכותב רבינו    -הכהונה לוי' ומלכות  ענין  אך לפי מסקנת השיחה, ששכרן הוא ענין כללי,  
בנים במעלות מיוחדות    להם , "עיקר התוכן והדגשה בהשכר הוא לא לזה שהי'  44בפירוש בהערה  

הנה עפ"ז מיושב הלשון "ויעש"    –בתי כהונה ולוי' ומלכות"    – הכהונה כו'    עניןכו', כ"א שמהם יצא  
ומה    - 'בכוח',  באופן של  כו' הן קיבלו מייד, עכ"פ  כהונה  בלשון עבר, משום שאת הענין דבתי 

שההתממשות בפועל של הכהונה והלוי' התרחשה לאחרי זמן )אחרי יצי"מ(, אין זה גורע מעצם  
 .    17כו' נפעל כבר אז, והחיסרון הוא רק בהתממשות בפועלהענין, כי הענין דכהונה 

… 

ייחוס משפחת המלוכה ליוכבד )גליון(

ויינפלדשיחי'  דוביהת' 

תות"ל כפר חב"ד

אליבא דמ"ד 'כלה וחמותה' לא משייכת גם המלכות   18בגליון הקודם הקשה ש. נ. מ. מדוע הגמרא 
ליוכבד, הלא המלכות הגיעה ממרים שהייתה בתה של יוכבד, וכמו שבזכות אהרן הכהונה מיוחסת  

 ליוכבד אמו, לכאורה כך הוא גם בנוגע למלכות שצריכה להתייחס ליוכבד אמה של מרים?

ש'מלכות' מתייחסת אחר האב ולא אחר האם, משא"כ כהונה ולוי' מאחר ש'אשתו     וביאר שם:
 כגופו' אפשר לייחס אליהם זה.  

וראיתי לבאר זה באופן אחר, דמלשון הפסוק "ויעש להם בתים" לא מוכרח ע"ד הפשט שהקב"ה  
- אחת, כי הלשון רבים )"בתים"( יתכן שמורה על בית אחד לכל- עשה להם יותר מבית אחד לכל

"את וזרעך תקבלו אותה ברכה שנאמר לאברהם...  –ע"ד כמ"ש בבראשית כ"ד, ס', "אחותנו את היי לאלפי רבבה", ובפרש"י  16
 יהי רצון שיהא אותו הזרע ממך ולא מאשה אחרת".

 אלא שע"פ הסברה זו אין מחוור כ"כ הלשון "ויעש", שמשמעו עשי' בפועל ולא רק בכוח, וצ"ע. 17

 סוטה יא, ב, 18



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

8 

, כי ניתן לחלק את הבתי  19אחת, שיחד הם בתים, ולכן למ"ד כלה וחמותה אי"צ להגיע למלכות 
 כהונה ולוי' ליוכבד ולאלישבע. 

ולא מלכות   אך עדיין קשה מדוע למ"ד כלה וחמותה הבתים הם לוי' ליוכבד וכהונה לאלישבע, 
לא   שהמלכות  דזהו משום  וי"ל,  מלכות?  אודות  ולא  לוי'  אודות  שמדובר  ההכרח  דמה  ליוכבד, 
"ויעש",   ולשון הפסוק הוא הרי  לנתינת השכר כ"א שנים רבות לאחמ"כ,  בזמן התכוף  התחילה 

עשה, שכבר  זה  שמשמע  לזמן  תיכף  הסמוכה, משא"כ  20והיינו  היתה בתקופה  אכן  לוי'  ומילא   ,
 מלכות. 

אין הכרח   וגם מלכות, דעפהנ"ל  ולוי'  כהונה  גם  כולל  ובתה, מדוע  יקשה למ"ד אם  אלא דלפ"ז 
שהפסוק כולל יותר משני בתים!? וי"ל, שמכיון שע"ד הפשט א"א להכריח מה מתוך כהונה ולוי'  
בהמשך   )כמבואר  כראי'  רש"י  שמביא  כפי  'בית'  בתרגום  שווים  שניהם  שהרי  בהבתים,  כלול 

לפיכך אין לחלק ביניהם    - (, דיש לשניהם גדר משותף שעניינם לשרת את הקב"ה במקדש  21השיחה
 22כלל. ולכן נאמר שה"בית" של יוכבד הוא גם כהונה וגם לוי', ומוכרח לומר בתי מלכות למרים. 

אך עדיין צ"ב, למ"ד כלה וחמותה; איך מחלק לוי' ליוכבד וכהונה לאלישבע, הרי   הערת המערכת:
 לוי' וכהונה באים יחד?  

… 

החילוק בין פירוש הגמ' לרש"י

ליפסקרשיחי'  שלמההת' 

תות"ל כפר חב"ד 

בתי    - בשיחה א' לפרשת שמות שואל רבינו מדוע רש"י בפירושו על הפסוק "ויעש להם בתים"  
 כהנה ולויה ומלכות שקרויין בתים, מציין שמקורו הוא "כדאיתא במסכת סוטה".  

 שהיה מאוחר יותר כדלקמן  19

כפי שמדייק הרבי בשיחה שבגלל זה יותר מסתדר הפי' שבתים היינו ילדים או בתים כפשוטו, כי זהו תיכף למאורע.   20
 אות י"ב  21

 אך יקשה הלשון "בתי" ל' רבים. 22



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

9 

ואכן בסוטה איתא: "חד אמר בתי כהונה ולוי׳ וחד אמר בתי מלכות מ׳׳ד בתי כהונה ולוי׳ אהרן  
 ומשה ומ״ד בתי מלכות דוד נמי ממרים קאתי". 

ומקשה, שבגוף פירושו רש"י משנה ומוסיף על דברי הגמ', )א( כולל את ב' המ"ד כאחד. )ב( בגמ'   
כתוב מי הם ה'בתי כהונה', ואולם רש"י כותב ממי יצאו ה'בתי כהונה'. )ג( מביא פסוק שמשמע  

 "בתים" היינו בתי כהונה ולוי'. 

ובפרט שבספרי    - וא"כ קשה מדוע למרות השינויים רש"י מצטט כמקור לפירושו ממסכת סוטה  
 מפורש כפרש"י? 

ונקודת הביאור בזה היא: רש"י מציין למסכת סוטה לא )רק( להראות מ"מ וכיו"ב, אלה גם לבאר  
את היתרון בפרוש "בתי כהונה ולוי' ומלכות", שבהם מתבטא לא רק גודל השכר אלה גם אופן  

 נתינת השכר. 

מכיוון שמימרא זו של הגמ' באה בהמשך למשנה שבא הנדון הוא "במידה שאדם מודד מודדין לו"   
כהונה לוי' ומלכות( מאחר שזה "מדה    -כנגד כל פרט במעשה, וזוהי המעלה של פירש"י )בתים   -

ישראל, אז השכר שלהם הוא  עם  כנגד מדה" בפרטי המעשה, משום שהם הצילו ילדים שמהם נבנה  
 כהנים ולויים".  בתי "

ולכאורה צריך להבין:  

הוא   )לרוב(  על המקראות  ש"ס  ופירוש  רש"י  פירוש  של  שעניינם  י"א  בסעיף  ע"פ המבואר  א. 
פשוטו של מקרא, )ועד שמאחד שם רבינו את פירוש רש"י והגמרא, וא"כ משמע שכאן פירוש  
רש"י והגמרא מדברים בפשט הכתוב(, אם כן מדוע הגמרא אינה מביאה את הפסוק ממלכים, כדי  

סתם, יכול להתפרש )אף ע"פ פשוטו של מקרא( אפשר לפרש בתי כהונה  להוכיח שאף "בתים"  
 ולויה, הרי לכאו' בפשט יותר משמע ש"בתים" היינו משפחות או בתים כפשוטו. 

מבאר מדוע רש"י משנה מהגמ' בסוטה )יא, ב( שמזכירה את אהרן, משה ודוד    44ב. רבינו בהע'  
)אף שמציין לשם בסו"ד(, ומזכיר )רק( יוכבד ומרים, כיון שלא נוגע )כ"כ( מי מצאצאיה יזכה לזה,  

 כ"א מה שעל ידי יוכבד ומרים יוקמו בתים אלו.  

וצלה"ב, דלכאו' מקורו של רש"י לענין זה הוא ממשמעות הגמ' בסוטה גבי 'מידה כנגד מידה'.

]שהעיקר הוא התוצאה והמעשה בפועל ולא הרגש וכוונת הלב. שלכן השכר נקבע לפי פעולתן  
 בנוגע לבנ"י, ולא לפי מידת יראת השמים שלהן וכה"ג[ 

 וא"כ, מדוע בגמ' לא נת' כפי שהוא ברש"י עה"ת. 



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

10 

ואולי אפ"ל, שמאחר שפי' רש"י נועד הוא ל'בן חמש למקרא' לכך הוצרך להביא ראי' מפסוק שגם  
בתי כהונה ולויה, כיוון ש'בן חמש למקרא'    -לפי 'פשוטו של מקרא' מילת 'בתים' יכולה להתפרש  

 עדיין לא למד מלכים, ולכך אינו יודע ענין זה. 

אמנם הגמרא היא ל'בן חמש עשרה לתלמוד', שוודאי שלמד את הפסוק במלכים שבתים 'סתם'  
 , בתי כהונה ולויה, וממילא אין צורך בגמרא להביא את הפסוק. בפשוטומתפרש גם 

וכן בשינוי הלשון בין רש"י לגמרא אפשר לומר שרש"י מרמז על ידי הלשון כהונה לויה ומלכות  
(. אבל בגמרא שעניין  44כדי להשמיע לנו את הכלל ש'מידה כנגד מידה' היא בכל הפרטים )כפי' הע'  

 הסוגיא שם הוא בעניין זה אין צריך לרמוז וללמד עניין זה של 'מידה כנגד מידה'. 

גם את    להוסיףאך סו"ס מדוע הגמ' כתבה ש"הבתים" הם של משה אהרן ודוד, הרי היה אפשר  
 העניין של מידה כנגד מידה. 

בהמשך   באה  זו  שמחלוקת  ב'(  בסעיף  בשיחה  )המובא  במהרש"א  כמבואר  ע"ד  לומר,  ואפשר 
למחלוקת האם המיילדות הן אם ובתה או כלה וחמותה, ולפי"ז מובן מדוע הגמרא כתבה בלשון  
פרטי משה אהרן ודוד ולא באופן כללי כהונה לויה ומלכות, כי המכוון הוא קשר ישיר לאם ולבת  

( וממילא דבר זה מתבטא יותר במובן הפרטי של משה אהרן ודוד מאשר בשכר  )או לכלה וחמותה
 הכללי של כהונה לויה ומלכות. 

…



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

11 

שמות ב'

בנ"י מבקשים את השכר

מרזלשיחי'  זלמן שניאורהת' 

תות"ל קרית גת 

)בפנימיות   ממצרים  ישראל  שהוציאו  גדול"  "שה"רכוש  רבינו  מבאר  שמות  לפרשת  ב'  בשיחה 
הענינים( קאי על ניצוצי הקדושה שהיו שם כולל בכסף וזהב וכו'.. וזו היתה הכוונה והתכלית דגלות  

שעי"ז   הקדושה  מצרים,  ניצוצי  והעלאת  הוצאת  גדול",  ברכוש  יצאו  כן  ד"ואחרי  הענין  יקויים 
 ממצרים". 

ולכן דורשת הגמ': "אמרי דבי רבי ינאי: אין ״נא״ אלא לשון בקשה, אמר ליה הקדוש ברוך הוא  
למשה: בבקשה ממך, לך ואמור להם לישראל: בבקשה מכם, שאלו ממצרים כלי כסף וכלי זהב,  

לא    — קיים בהם, ״ואחרי כן יצאו ברכוש גדול״    — שלא יאמר אותו צדיק, ״ועבדום וענו אתם״  
 מצ"ע את הרכוש גדול.יבקשו  היינו, שיש דגש על כך שבנ"י קיים בהם", 

מכיוון ש"גם בשעת העבודה גופא חש הוא את התוכן והמכוון בעבודה, עש שעושה עבודתו לא רק  
בעת העבודה:    שלואלא שזה גופא הוא )כביכול( גם הכוונה וההרגש    ה," הקבכדי להשלים את כוונת  

דורש   הוא  העבודה  בשעת  לכן  לשלימותו",  העולם  את  דירה בתחתונים, להביא  ית'  לו  לעשות 
 ותובע את השכר. 

ההלכה   וחלק  )ומנהגי'(  התורה  ופנימיות  אחת,  תורה  היא  הקדושה  ש"תורתנו  מכיוון  אמנם, 
, א"כ כיצד  23כלומר כל חלקי התורה תואמים זה לזה ועולים בקנה אחד"   – שבתורה "כולא חד"  

מעצמם את השכר, עם הפירוש שע"פ  מבקשים  שבנ"י    -מסתדר הפירוש שעל פי פנימיות הענינים  
פשט; שבנ"י לא חפצו בשכר )כמשל המובא ע"ז בגמ'(, עד שה' היה צריך לבקש ממשה שבנ"י  

 'ישאלו'.

 וצ"ע. 

…

 שיחה ב' לפרשת בשלח  23



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

12 

זכור את היום הזה

א' התמימים

את היום הזה אשר יצאתם ממצרים", ומוסיף שזהו    זכורשמצווה לספר ביצ"מ "  24הרמב"ם כותב 
 את יום השבת לקדשו', ולכאורה מה ההוספה ב'זכור' של שבת שאין ב'זכור' של פסח?   'זכורכמו 

, אמנם, משבת למדים שצ"ל אף 'בינו לבין  לבנך'ומבאר הרבי ביאור ראשון: בפסח כתוב 'והגדת  
 עצמו'. 

אך ע"כ מקשה, שהרי בספר היד הרמב"ם מביא רק את הפסוק 'זכור' ששם לא מוזכר כלל 'בנך'  
פירושו בכל מצב, אפי'    –לא יהא חייב )והיינו שכתוב זכור    –וא"כ אין שום הו"א שבינו לבין עצמו  

 בינו לבין עצמו(. 

, ולא מדובר  ביום הפסח גופא מה שלומדים משבת, שיש צורך מיוחד לספר    וע"כ מביא ביאור נוסף:
פה על חיוב זכירה כללי )של כל החיים וכדו'(, כמו שבת שמקדשים אותה דווקא ביום השבת ולא  

 במשך כל השבוע; 

ובהמשך לכך מבאר הרבי שמ"ש הרמב"ם לאחמ"כ "ומנין שבליל חמשה עשר תלמוד לומר "והגדת  
בשעה שיש מצה ומרור מנחים לפניך", כוונתו היא, שמפסוק   25לבנך ביום ההוא לאמר בעבור זה" 

בשעה שיש מצה ומרור כו' ]אך את עצם    –זה לומדים שבתוך יום ט"ו גופא מתי מספרים וזוכרים  
וכדו'(   )כפי    – זה שיש חובת זכירה בט"ו דווקא )ולא בכללות השנה  זכור  לומדים כבר מהפסוק 

 שהוא נלמד משבת וכו'([. 

"  ביום ההוא . . בעבור זהאך ע"כ מקשה, שא"כ מדוע הרמב"ם לא הביא ישר את הפסוק "והגדת . .  
שממנו ניתן ללמוד כבר )גם( אודות חיוב הזכירה ביום ט"ו דווקא, וממילא לחינם ייתר והביא את  
ע"י   יכול להתחוור  בעוד שהכל  )אף שנכון הוא(  ואת הלימוד משבת  היום הזה  זכור את  הפסוק 

 כה לאחמ"כ. -הפסוק שמביא בין

חמץ ומצה ז, א.  24

 .ח ,שמות יג 25



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

13 

 עיי"ש.   – ומחמת קושיא זו מבאר ביאור אחר 

הנ"ל, היה יכול הרמב"ם להסתפק בפסוק 'והגדת לבנך' מבלי להביא כלל את    והיינו שע"פ הקושיא
 הפסוק 'זכור את היום הזה' ואת הלימוד משבת. 

ולכאורה מתעוררת שאלה, הרי באם הרמב"ם לא יביא את הפסוק 'זכור גו'', ויביא רק את הפסוק  
'והגדת לבנך', אזי יהא מקום לחשוב שהחיוב הוא רק לבנך ולא בינו לבין עצמו, כפי שהובא בביאור  

' רק  הראשון )שדווקא ע"י הפסוק זכור גו' ניתן ללמוד שהחיוב הוא גם בינו לבין עצמו, אך אם הי
 והגדת לבנך הי' מקום לומר שהחיוב הוא רק לבנך(? 

ובהכרח צ"ל, שכוונת הרבי, שביחס לעניין הזה )של חובת הזכירה ביום ספציפי וכו'( אי"צ כלל  
להביא את הפסוק זכור, אך לצורך עניינים אחרים )החיוב בזכירה בינו לבין עצמו( כן צריך להביא,  
פסוק זה, אלא שעדיין תישאר השאלה על כנה )בכללות(, מדוע מביא הרמב"ם את הלימוד משבת,  

יובנו כל הפרטים )חיוב זכירה בינו כו'    –הרי גם אם יביא רק את הפסוקים 'זכור' ו'והגדת לבנך'  
 וזמן הזכירה הספציפי( ומדוע יש צורך בלימוד משבת. 

אך לכאורה ניתן לתרץ גם על קושיא זו, דאם אכן הרמב"ם לא הי' מביא את הלימוד משבת, אזי  
היינו לומדים את הפסוק זכור בתור חיוב כללי על כל השנה וכדו' )ולא זכירה פרטית ביום הפסח(,  
וא"כ בשעה שמגיע הפסוק הנוסף של 'והגדת', שממנו רואים במפורש שיש חיוב זכירה פרטי, אזי  

"כ יחשוב הלומד שאלו שני חיובים נפרדים, חיוב זכירה כללי וחיוב זכירה פרטי, שאין שום קשר  א
 ביניהם, ולא נבין ששניהם רצף א' וכל א' בא כהסבר וביאור לרעהו;

]כי וודאי שאם הפסוק זכור מתפרש בתור זכירה כללית, אזי גם כשמגיע פסוק נוסף ואומר שיש  
זכירה פרטית, הוא לא בא לפרש את משמעות הפסוק הראשון, כ"א להוסיף חיוב נוסף, משא"כ  

אזי    – באם גם כך הפסוק זכור מתפרש בתור חיוב זכירה בזמן פרטי רק שלא יודעים מתי בדיוק  
 והגדת ומבאר על איזה זמן פרטי התכוון הפסוק זכור[,  מגיע הפסוק 

לבין עצמו   בינו  בזכירה  וא"כ הדין שחייב  ניתן ללמוד מא' על השני,  יהא  והחיסרון שבזה שלא 
)הנלמד מהפסוק 'זכור'( יהא נכון רק בחיוב הזכירה הכללי ולא בחיוב הפרטי, ובחיוב זכירה הפרטי  

 יהא חייב רק לבנו ולא לעצמו.  –הנלמד מהפסוק והגדת  

 ואשמח לשמוע דעת המעיינים בזה. 

…



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

14 

שמות ג'

'ילכו מחיל אל חיל' בקב"ע

וייסשיחי'  יצחק אברהםהת' 

תות"ל קרית גת 

בשיחה ג' לפרשת שמות מחדש רבינו "שעבודתו של איש ישראל בשכלו ומידותיו אינה ח"ו היפך  
 ביטולו להקב"ה, אלא אדרבה: היא תוצאה והמשך של ביטול זה". 

על    דהיינו    -העבודה  ראשית  וממשיך, שעפ"ז מובן מדוע מסכת ברכות "שהיא מורה ומרמזת 
. וכמו שכתבו ראשונים בטעם הדבר שהתחלת הש"ס היא במסכת ברכות, ד"ראשית  קבלת־עול

"יחודו של הקב"ה ולקבל עליו עול  (", ומסכת זו מדובר ע"ד )קריאת שמע שהיאיראת ה'חכמה  
 מלכות שמים ועול תורה ומצוות וכו'".

שעניינם הוא לימוד התורה )שכל(, ויתרה מזו: מעלתם  תלמידי חכמים,  עכ"ז סיומה "מיירי במעלת  
שזהו היפך ענין הקבלת עול, שבו אין צריכים    -היא בזה ש"אין להם מנוחה . . ילכו מחיל אל חיל"  

 להיות שינוים. 

גם   חודרת  עול הוא, כאשר היא  )השלימות( של "מסכת" )עבודת( קבלת  ובזה מרומז, שהסיום 
חלק   הם  חכם  בתור תלמיד  ענינו  כשכל  התורה(;  )שכל  ואפילו בשכל בשלימותו  באדם,  בשכל 

 ( יראת ה', והם ביטוי של הקבלת־עול שלו". -ממסכת )ברכות 

נובע   להיפך מענין הקב"ע אלא שהוא  "ילכו מחיל אל חיל" הוא  ומשמע מזה, שפירוש הפסוק 
 ונמשך מקב"ע. 

אמנם, במאמר ד"ה 'בעצם היום הזה' תשמ"ו מסביר הרבי שבקב"ע יש ריבוי דרגות ומביא לכך  
נאמרה בכתוב בלשון    ראי' "כמ"ש ילכו מחיל אל חיל, דיש לומר, דמה שההליכה מדרגא לדרגא 

ילכו מחיל אל חיל הוא לרמז שההליכה צ"ל בענין דחיל", היינו, שפי' הכתוב "ילכו מחיל לחיל" זה  
 בקב"ע גופא. 

ואינו מובן, שלכאורה זה לא מתאים עם הפירוש בשיחה; שפי' הפסוק הוא בעבודה שעל פי טו"ד,  
 מאחר שעניין של שינוים אינו שייך בקבלת עול. 

 וצ"ע. 

…



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

15 

בא א'

כחצות הלילה

ליפקיןשי'  יצחק יוסףהת' 

תות"ל קרית גת

את דברי משה לפרעה: ויאמר משה כה אמר ה' כחצות הלילה   26אודות מכת בכורות מתאר הפסוק 
 אני יוצא בתוך מצרים. 

, שאין חצות שם  ועל כך מבאר רש"י: כחצות הלילה. כהחלק הלילה . . זהו פשוטו לישבו על אפניו
דבר של חצי. ורבותינו דרשוהו כמו כחצי הלילה, ואמרו שאמר משה "כחצות", שמשמע סמוך לו,  

 או לפניו או לאחריו, ולא אמר "בחצות", שמא יטעו אצטגניני פרעה ויאמרו משה בדאי הוא. 

ובשיחה א' לפרשת בא מבאר הרבי את א' מהחסרונות בביאור הראשון, שבגינו הוצרך רש"י להביא  
הכוונה ב'כחצות' היא ל'כהחלק הלילה', והיינו שמדובר    – את הביאור השני, דלפי הביאור הראשון  

לכן   קודם  שם  )כמבואר  וכו'  לשתיים  אותה  לחלק  ניתן  שלא  זמן(  )ולא משך  זמן  נקודת  אודות 
ה(, שאין כח לאומדה ביד אדם אלא ע"י הקב"ה, וא"כ מדוע אמר את המילה כחצות, שבה  בשיח

 אפשר לטעות ולפרש בשני אופנים, והרי הי' יכול לומר בחצות. 

ובפשטות הכוונה בשאלה היא, שניתן לפרש מילה זו בשני אופנים, שבא' מתוך האופנים הללו לא  
 יתבטא ההפלאה שבאמירת הזמן.

במשמעות של משך זמן,    -קשה, דהרי גם במילה 'בחצות' יש שני פירושים: בחצות    אלא דלפ"ז
הבדל   אין  הקושיא,  מהי  וא"כ  הלילה,  בהתחלקות  היינו  זמן,  נקודת  של  במשמעות  בחצות  או 

 לכאורה, ולכל מילה יש שני פירושים. 

דהיינו סמוך לחצות    - אלא צ"ל, שהכוונה בשאלה, שלמילה כחצות יש אופן פירוש שאינו נכון  
יתבטא   לא  שבהם  נוספים  פירושים  יש  אמנם  בחצות,  למילה  משא"כ  וכדו'(,  אחרי  או  )לפני 
ההפלאה באמירת הזמן וכו', אך שני הפירושים הם נכונים, דהרי נקודת הזמן היא בתוך )התווך של(  

 הנקרא 'חצות', וא"כ אמנם יש שני פירושים, אך שניהם נכונים.  משך הזמן

 בא יא, ד. 26



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

16 

•

ולכאורה צ"ב, הרי בכדי לפטור את הקושי הנ"ל, הו"ל לרש"י להוסיף בביאור הראשון גופא, את  
הפרט שהיו שם איצטגננים, כלומר, מה הקשר בין פרט זה לבין כללות הביאור השני, ומדוע בשעה  

להישאר בביאור הראשון,    – כנ"ל    –שמוסיפים פרט זה מוכרחים כבר לעבור לביאור השני, הרי ניתן  
 ובו גופא להוסיף ענין האיצטגנינין. 

ואולי יש לומר, דאי אמרינן, שמי שאומד זמן זה, אלו האיצטגנינין, והיינו שאומדים זאת )לא ע"י  
כלים טבעיים, כ"א( ע"י מחזה בכוכבים וכדו', א"כ בהכרח לומר ש)היות ומדובר על נקודת זמן וכו'(  

 יש חשש גדול לכך שיטעו, ומוכרחים לשנות ולומר כחצות )במשמעות שלא העדר וודאות(. 

 ואשמח לשמוע דעת המעיינים בזה. 

…

בעניין ב' פירושי רש"י ב"כחצות" 

כהןשיחי'  יצחק יוסףהת' 

תות"ל מגדל העמק

"כה אמר ה' כחצות הלילה    27בשיחה א' לפרשת בא, מביא כ"ק אדמו"ר את דברי רש"י על הפסוק 
כהחלק הלילה, כחצות... זהו פשוטו לישבו על    - אני יוצא בתוך מצרים", שמפרש, "כחצות הלילה  

אופניו, שאין חצות שם דברו של חצי. ורבותינו דרשוהו כמו בחצי הלילה )שמות יב כט( ואמרו,  
צות, שמא יטעו אצטגניני  או לפניו או לאחריו, ולא אמר בח  -שאמר משה כחצות, דמשמע סמוך לו  

 פרעה, ויאמרו משה בדאי הוא". 

ונעמד רבינו על ההכרח דרש"י, שבפשטות הוא )כפי שפי' כמה מפרשים( משום שכתוב "כחצות"  
"בכ"ף השיעור", המורה על שיעור זמן שאינו מדויק, ועל הקב"ה לא שייך לומר כן. וא"כ קשה    -

 מדוע משה אמר "כחצות". ועל זה מתרץ רש"י בב' תירוצים: 

 בא יא, ד. 27



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

17 

לפעולת   הכוונה  אלא  הלילה,  נחלק  בו  הרגע  לא  היינו  הלילה',  'כהחלק  הוא  כחצות  הפי'  א'. 
 הנקודה שבה הלילה מתחלק לשניים.  - ההתחלקות 

חצות, אלא שמשה חשש שמא יטעה פרעה וכו', ולכן שינה ואמר  בב'. הקב"ה באמת אמר למשה  
 שפירושו סמוך, ולא בחצות ממש.   - 'כחצות' 

אך דוחה זאת רבינו, ומבאר שההכרח של רש"י הוא, שהוקשה לו בעצם הענין, מדוע שונה מכת  
המכה    זמןולכך יש סיבה מיוחדת( בכך שהקב"ה הודיע את    -בכורות מכל שאר המכות )למעט ברד  

חצות הלילה, דבר שאין בו נפק"מ. אלא בהכרח לומר, שהכוונה בהודעת הזמן היא להדגיש את    -
הקב"ה בעצמו מביא את המכה על מצרים, והודעת    - יוצא'    'אנישוני המכה מכל שאר המכות, שבה  

 .  28מגלה ענין זה, משום שרק ביכולת הקב"ה לדייק כ"כ  - חצות הלילה בדיוק  -הזמן 

  - ולכאורה יש לעיין, דמ"מ לא נתבאר בשיחה איך הפירוש הב' ברש"י מתיישב עם הקושיא הנ"ל  
המכה? והרי לפי הפירוש השני משה לא הודיע את הזמן המדויק, ורק    זמןמדוע הקב"ה הודיע את  

 אמר 'סמוך לחצות', וא"כ מה התועלת בכך, שהרי גדולת ה' אינה מתגלית בזה. 

, דמשמע שגם לפי הפירוש השני משה  29ובפשטות ניתן ליישב זאת מהמשך דברי רבינו בשיחה 
  - היה צריך לומר "בחצות", בשביל להודיע את הזמן שרק הקב"ה מבחין בו, אלא שמצד ענין צדדי  

שחשש משה שמא יטעו אצטגניני פרעה, לכן שינה )וזה גופא רצון ה'(, כלומר שבעצם הענין הי'  
 .30לא אמר את הזמן המדויק   בפועליכול וצריך לומר בחצות, אלא שהחשש 'שמא יטעו' גרם לכך ש 

כותב רבינו, "וי"ל שהיה גם דברי ה' וע"ד שמצינו בכו"כ ענינים    41  אך לאידך צריך להבין, דבהערה 
לישראל   דבר משה  רק  או  למשה,  ה'  דבר  רק  מפורש  א"כ    –שבכתוב  יוצא  היו".  ששניהם  אף 

למשה להגיד לפרעה מלכתחילה "כחצות" )ולא שמשה שינה מדברי ה'   שהקב"ה אמר במפורש  
בזמן האמירה בפועל(. וא"כ לא מובן לצורך מה הודיע ה' את זמן המכה, שהרי לפרעה אין שום  

"כחצות"   לו  שאומר  מכך  ואת"ל    -תועלת  הקב"ה.  של  גדולתו  את  מבטא  שאי"ז  לזמן,  סמוך 
ז  שמכה  )שידע  משה  בשביל  היא  הזמן  על  שהודעת  מביאה  בעצמו  שהקב"ה  באיכותה,  שונה  ו 

מצרים(, לא מובן למה א"כ היה צריך לומר "כחצות" לפרעה, בשונה משאר המכות, בעוד שאין  

 כפי שמפרש רש"י "אבל הקב"ה יודע עיתיו ורגעיו". 28
 באות ו'.  29

כפי שמבאר רבינו שם "שכאשר הגיע הזמן למסור את דברי ה' אל פרעה, שינה משה מצד החשש שמא יטעו".  30



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

18 

)כסיום אות    -החלשת נאמנות משה    –, ואדרבא, יכול לצאת מכך אפילו נזק  31שום תועלת בכך 
 ד'(, ולמה ה' ביקש ממשה לומר לפרעה "כחצות הלילה". 

ואולי י"ל )בדוחק עכ"פ( שהפירוש השני לא בא ליישב פשוטו של מקרא, אלא בא לבאר קושי  
. דהקושי על הפירוש הראשון הוא למה כתוב  32שישנו בפירוש הראשון שמתורץ בפירוש השני

בחצות  ולא  בתוך    33כחצות  שאלה  אלא  הפסוק,  בפשט  ששואלים  שאלת המפרשים,  לא  )וזאת 
 הביאור, היינו שע"פ הביאור קשה למה כתוב כ' שיכול להשתמע סמוך לזמן(.

וכן הקושי הנוסף שהרבי מיישבו, מה תועלת יש באמירת זמן שאין אדם יכול להבחין בו, ולזה בא  
הביאור השני ואומר שזה נאמר לאיצטגניני פרעה. ועל הקושי הזה בא הרבי ליישב. כלומר, הפירוש  
השני לא בא כ"כ ליישב את הקושי בפשט )מדוע מצוין זמן(, אלא שלפירוש הפשוט יש קשיים  

עדיין  שהת מ"מ  אך  הנ"ל,  השאלות  את  שאין  באופן  הפשט  את  ומבאר  עליו  מוסיף  השני  ירוץ 
)בפשט הפסוק( אינה מתורצת  וצ"ל שהפירוש הראשון הוא הפי' העיקרי.  34השאלה המרכזית   ,

 ועוד צ"ע. 

…

וכדו'  בשביל שמשה ידע שהקב"ה עצמו יביא את    "ועברתי בתוך מצרים"בנוסף לכך שהקב"ה היה יכול להסתפק בלומר    31
אבל משה לא צריך הוכחות  ,רק בנוגע לפרעה צריך להוכיח לו שהקב"ה עצמו מביא )וכן משמע בשיחה(מוכרח לומר שהמכה. ו 

כאשר הקב"ה אומר שהוא עצמו מביא. ואולי י"ל בשאלה זו, שזה חלק מאיכות המכה עצמה, כלומר לא רק שהקב"ה עושה את 
 המכה הזאת, אלא זאת מכה מסוג כזה שרק הקב"ה מסוגל לעשות. ועדיין קשה.

הערת המערכת: ביאור זה דחוק קצת, דדוחק לומר שפי' הב' אינו מתרץ כלל את הקושיא בפשט הפסוק.   32

 שאז אין צורך להוכיח באריכות שכחצות משמעו גם 'כהתחלק הלילה', כפי שמבאר רבינו. 33

ע"ד דרכו של רש"י להביא כל ביאור המיישב חיסרון בביאור השני, רק שכאן החיסרון בפירוש הראשון זה בפרטים, והחיסרון  34
בפירוש השני זה בעצם הפשט. למרות שבשביל זה לא כ"כ זקוקים לפירוש השני, ואפשר גם בפירוש הראשון לבאר זה, אבל מכך  

  , חזינן שרש"י בפירוש השני בא לבאר את הקשיים שנשאלו על הפירוש הראשוןשרש"י מבאר זה בשני ולא בפירושו הראשון
 . להורות שהפי' הוא העיקרי( -)ולכן מביא פי' זה בתור פי' הב' 



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

19 

בא ב'

גדר פסול קורבה בעדות לשי' רבינו

קעניג שיחי' זלמן שניאורהרב 

ר"מ בישיבת תות"ל מגדל העמק

 א.

ואילך( מבאר כ"ק אדמו"ר את פלוגתת רבנן ור"ש )בר"ה    62בלקו"ש חכ"א שיחה ב' לפרשת בא )ע'  
דאע"פ שבכלל פסול קרובים הוא "גזירת מלך"    - , א( אם קרובים כשרים לעדות החודש או לאו  כב

ע"פ   גם  להיות  יכולה  שבכלל  החודש  לעדות  דבנוגע  לר"ש  ס"ל  מ"מ  א(,  קנט,  בב"ב  )כמבואר 
לבד הבירור השכלי    - , מלכתחילה אין גדר של "גזירת הכתוב" בעדות זו ]דבכל עדות ישנו  חשבון

גם גזיה"כ ו"דין" העושה את גמר הדבר, משא"כ בקידוה"ח שיכול להיות גם ע"פ חשבון בלבד    -
השכלי  הנוגע רק לגבי הבירור    -  שקר כנ"ל[, וממילא אין גם את פסולא דקרובים שענינו )לא חשש  

 לא נתנה את הכחל הקרובים לפעול את חלות הדין וגזיה"כ בהעדות. שהתורה אלא(  -

משא"כ לדעת רבנן, כיוון שסו"ס ציוותה התורה שיהיו ג"כ עדים "כזה ראה וקדש" )ראה ר"ה כ,  
וממילא שב להיות    - א(, הנה מזה גופא מוכח שצ"ל ג"כ התוקף ד"דין" עדות, ולא בירור שכלי לבד  

 גם פסולא דקרובים שמגזיה"כ )ויעויין בהמשך השיחה בארוכה ביאור שיטתם בפנימיות הענינים(. 

נוספת שעלולה להיות על שיטת ר"ש: הדין הוא   והנה, ע"פ ביאור האמור מסביר רבינו קושיא 
" )טושו"ע חו"מ סימן ל' סי"א(, היינו שאינם נחשבים אינם לקרובים  אין להם קורבה ש"גרים ..  

אחר גירותם, וא"כ האיך למד ר"ש את שיטתו מכך שבכתוב נאמר "ויאמר ה' אל משה ואל אהרן  
הלא    -" דהיינו ש"עדות זו תהא כשרה בכם" אע"פ שמשה ואהרן הינם אחים  לכם .. החודש הזה  

, כי קודם יצי"מ לא הי' להם דין ישראל, וא"כ שוב אין ראי' שהותר  לגריםמשה ואהרן נחשבו אז  
 בקידוה"ח?קורבה דין 

כי כנ"ל    - ד'קורבה'    דיןמצד    וע"פ האמור לעיל מבאר רבינו דאכן כאן מלכתחילה ענין הקורבה אינו 
שישנו  קירוב הדעת הטבעי  אלא רק מצד   -לשי' ר"ש אין כלל גדר "דין" וגזיה"כ בעדות קידוה"ח  

ישנו קירוב דעת טבעי, כנראה במוחש, ממילא מכך שלמרות  גרים בין שני אחים. וכיוון שגם אצל 
 זאת היו משה ואהרן כשרים לעדות, ניתן ללמוד שגם בכלל כשרה עדות קרובים בקידוה"ח, כנ"ל. 



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

20 

עד כאן תוכן דברי רבינו בהשיחה.

ב. 

 ולכאורה צריך בירור בזה:  

לכאורה כוונת רבינו בכך שבקרובים ישנו פסול נוסף )לא רק מצד "דין קורבה" אלא( מצד קירוב  
דלכן חשש זה ישנו גם לשיטת    -שישקרו  שביניהם, שכיוון שהם קרובים בדעתם ישנו חשש  הדעת  

 הדורש שלא יהא שום חשש שקר.  השכליעכ"פ את הבירור  ר"ש, שמצריך בעדות קידוה"ח

גם באופן שהעדות היא גזיה"כ ופועלת "דין",    - וכמפורש גם בהשיחה    -אך א"כ תמוה: כפשוט  
?(, וא"כ, בוודאי  35עדיין צריך גם בירור שכלי )דאטו מאחר שנעשה דין שוב לא אכפת לנו אם משקר 

בעדות. ומדוע איפוא צריכים  מותרים  גורע בהבירור השכלי, ולכן בכלל גרים  אינו  שקירוב הדעת  
 ? 36אנו כאן לחידוש מיוחד 

כמפורש במס' ב"ב )הנ"ל( שפסולם הוא    -שום חשש שקר  אין  ובאמת ברור לכאורה שבקרובים  
דמדוע היותם אחים    -מצד "גזירת מלך", וכן נכתב בפשיטות בריש השיחה. וכמוכרח גם בסברא  

 ? וע"כ שאין בזה שום פגם מבחינה זו. 37)וכיוצ"ב( יגרום להם לשקר בעדות החודש 

מה ההו"א לפסול קרובים משום איקרובי דעתא, ומה   - אך לפ"ז שוב צ"ע בפשטות כוונת השיחה 
 ? ומאידך: מה דעת רבנן בנוגע לזה? 38מלמדנו הפסוק 

 ג. 
ואולי אפשר לומר ביאור בזה, בהקדים: במס' סנהדרין )כח, ב( נפסק דארוס אסור להעיד לארוסתו,   

ד"איקרבא דעתי' לגבה". והאחרונים הקשו )ראה מנ"ח    -והטעם לזה הוא מצד "איקרובי דעתא"  

 וכמשי"ת לקמן בפנים  -וענין הגזיה"כ בפשטות הוא רק חיזוק והחלטת הבירור השכלי  35

דהרי לרבנן לימוד זה איננו, וע"כ שזו סברא    -ואין לומר דבאמת גרים פסולים מצ"ע, ורק הפסוק דידן מלמד את הכשרם    36
 פשוטה. 

 נתפרש בהערה בהשיחה שאכן י"ל שאינם נאמנים. -ובאופן שאכן יש חשש נגיעה  37

לכאורה הי' אפש"ל )בדוחק עכ"פ( שאדרבה, הפסוק מלמדנו שתוכן העדות בנידו"ד אינו דין אלא בירור שכלי לבד, ולכן פסול   38
הנה פשוט שהידיעה ע"ז שגדר העדות דקידוה"ח הוא בירור שכלי לבד   -קרובים איננו. אבל לבד שאי"ז משמע מלשון השיחה  

( הוא לא מצד איזה לימוד, אלא מכך שישנו ענין החשבון )ועד שבימינו נוהגים רק ע"פ  )לדעת ר"ש, וכן ישנו ענין כזה לדעת רבנן
 החשבון(, וכמפורש בתחילת השיחה ממאמר כ"ק אדמו"ר מהר"ש.  



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

21 

זה להנחה המובאת לעיל מב"ב שפסול   ועוד( דלכאורה סותר  מצוה תקפט, קובה"ע סכ"ב ס"ו, 
 קורבה הוא מצד גזיה"כ, ולא מצד קירוב הדעת. 

ויש שביארו בזה )עי' בקובה"ע שם(, שענין קירוב הדעת אינו מצד חשש שקר, אלא הוא גופא  
, כך שבקורבה ישנם ב' אופנים: )א( קשר טבעי מצד התולדה, )ב( קשר מצד קירוב  הקורבההגדרת  

 הדעת. ולכן אסור ארוס להעיד לארוסתו, ד"איקרבא דעתי' לגבה". 

אמנם, רבינו יונה )בסנהדרין שם( פירש דאכן גדר הפסול דקירוב הדעת שם אינו מצד ענין הקורבה  
. דכיוון שישנו קירוב נפשי בין השנים ממילא יש  נגיעהכלל, אלא דמחמת קירוב הדעת ישנו חשש  

 לחשוש שא' מהם יטה הדין לטובת השני.

ועפ"ז ניתן לומר כך:

הוא בירור שכלי בלבד, עדיין יש מקום לומר שישנה    באמת גם אחרי אמרנו שגדר העדות בקידוה"ח
ורק   דקורבה,  ואוקי  שאופן  הגזיה"כ  מינה  "דון  )בבחינת  הבירור  לגדרי  בהתאם  הוא  הגזיה"כ 

דהעד )ולא מצד גוף  הגברא  דבעדות שגדרה הוא "דין", דהיינו שחלות הדין הוא מכח    -באתרא"(  
.  הגבראהידיעה שמוסר(, גם אופן הגזיה"כ דעדות הוא על הקורבה הטבעית דתולדה שמצד עצם  

נתינת   הוא  העדים  שענין  דהיינו  "בירור",  שגדרה  הגברא דהעד  ידיעה  ובעדות  מכח  )ולא  לב"ד 
דאם ישנו קירוב   - של העד דעתו הוא  - גופא(, אזי אופן ו'מקום' ענין הקורבה הוא בהענין המברר 

 . הגדרת הקורבהשענין קירוב הדעת הוא  בהידיעות חל ע"ז שם פסול דקורבה. וע"ד האופן הנ"ל, 

דמשה ואהרן    -ובזה בא הפסוק ומלמדנו )לדעת ר"ש( כי ענין הקורבה אינו נגדר בקירוב הדעת  
רק   לגרום  הדעת  קירוב  וביכולת  בדיעותיהם.  קרובים  שהיו  אע"פ  לעדות    שקר   לחששהוכשרו 

 )כביאורו של ר"י(, שאינו קיים בנוגע לעדות קידוה"ח )כנ"ל אות ב'(.

דלרבנן מאחר שאין כלל סוג עדות    - ולפ"ז מובן היטב ג"כ מדוע כל השקו"ט הוא רק לדעת ר"ש  
כזה שענינו רק בירור, וממילא אין שום הו"א שפסול קורבה יוגדר ע"י איקרובי דעתא, דמלכתחילה  

 עיקר העדות הוא מצד כח הגברא דהעד ולא מצד דעתו ונטיותי'. 

 ד. 

יש בביאור הנ"ל קצת דוחק, דאין משמעות כ"כ בלשון השיחה לכך שגדר קירוב   איברא דלכאורה 
שקירוב הדעת הוא הגדרת פסול    - הדעת גופא משתנה מההו"א למסקנה. ובפרט שהגדר המחודש  

 הי' צריך להתפרש ביתר פירוט. - קורבה 

 ולכן נראה לבאר זאת באו"א: 



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

22 

ב' הענינים   ישנם  בכל עדות  לעיל מהשיחה,  ענין    -כנזכר  ישנו ג"כ  "דין"  דגם בעדויות שגדרם 
הבירור השכלי. ולכאורה צריך חידוד קצת בפשר היחס ביניהם. ובכלל צ"ע במשמעות הגזיה"כ  

 בעדות, דכי ישנה גזיה"כ להאמין לעדים שקרנים?

וידוע הביאור בזה )ראה חי' הרי"מ כתובות יח, ב(, דאכן עיקר העדות מיוסד על כשרות העדים  
דמאחר שהוחלטה כשרות העדים בפני   -באה התורה והאלימה את כוחם   אח"ככשלעצמם, ורק ש 

. דכיוון שבעצמותם אין סרך פסול,  חיצוניות, לא נבוא לפקפק בזה מצד אומדנות וראיות  עצמם
 יש לגמור זאת באופן מוחלט, ולא לדון זאת מחדש בהשוואה לספיקות חיצוניים.

ומעתה יש מקום לומר, שענין קירוב הדעת אינו חשש שקר ממש. וכמ"ש לעיל שאין סברא לומר  
אזי   קרובים,  הם  שבאם  ורק  בקידוה"ח.  בשקר  להעיד  הם  יבואו  )וכיוצ"ב(  אחים  שהם  שכיוון 

אינה   שלהם  )השכליית(  סיבה  מוחלטתהנאמנות  תבוא  ואם  )כגון  חיצונית  ,  בנאמנותם  לפקפק 
שיבואו שני עדים אחרים הטוענים שהם עדי שקר וכיוצ"ב(, יהי' מקום רב לחשד שהם אכן שקרנים  
הם   סיכמו  שביחד  יתכן  בדעותיהם,  קרובים  שהם  דכיוון  זמ"ז,  רחוקים  עדים  שני  מסתם  יותר 

מם, הנה אחרי  להערים על ב"ד מצד איזו סיבה )דכאמור, אף שאין מקום לחשוד כך מצידם כשלעצ 
 כן, יש טעם רב לחשוש לזה(. שישנה סיבה חיצונית לחשוד

 ועפ"ז מובן היטב מהלך השיחה: 

ניתן לומר שקירוב הדעת   גזיה"כ דעדות,  מאחר שלדעת ר"ש אין בנידו"ד את הכח והתוקף של 
העדים  שפעולת  יחליש את כח העדים ביחס לראיות חיצוניות עכ"פ. ובזה בא הפסוק ומלמדנו, דאף  

 )השכליית( גופא אינו נגרע עי"ז. הנאמנות אינה חלות דין אלא בירור לבד, מ"מ התוקף של  

ומובן ג"כ מדוע לשי' רבנן אי"צ לכל השקו"ט בזה, כי לדידם אין כל היכי תמצי של עדות שאינה  
 חלות דין, וא"כ אין מקום כלל לפקפק בנאמנות העדים אפי' כלפי ראיות חיצוניות, וק"ל.

  - אך צ"ב, דמלשון רבינו בשיחה "וממילא, בנדון שאין כל חשש דשמא ישקר  :  הערת המערכת
הרי גם קרובים כשרים לעדות", משמע, שאכן בנדון שאכן    -כבנדון דידן ש"אינם נוגעים בדבר"  

לפקפק  חיצונית  , ולא כדבריו שרק "אם תבוא סיבה פסולים לעדות קרובים 'נוגעים בדבר' הרי הם  
 בנאמנותם יהי' מקום רב לחשד", וצ"ע.

…



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

23 

הלימוד מעדות 'משה ואהרן'

אמיתישיחי'  שמואלהת' 

תות"ל מגדל העמק 

ילכו. לא שמצטרפין זה עם זה, אלא שאם יפסל    —שנינו במסכת ר"ה: "אב ובנו שראו את החדש  
 ". 39יצטרף השני עם אחר. רבי שמעון אומר: אב ובנו וכל הקרובין כשרין לעדות החדש   —אחד מהן  

ש"עדותם אינו עדות בדבר שבלעדם לא היו יודעים כלל,   ובביאור דעת ר"ש כותב הרבי המהר"ש;
כי גם עכשיו שאין מקדשין ע״פ הראי׳ הנה אנו סומכין על החשבון כי אנו בקיאים בקביעא דירחא  

 כו'". 

ומבאר רבינו את דבריו: 

"על פי   -ועשיית )גמר( דבר )וגזירת הכתוב(  דין ש"עדות אינה )רק( בירור )ע"פ שכל(, אלא היא  
שני עדים . . יקום דבר" וכמו שביאר הרמב"ם, ש"נצטוינו לחתוך את הדין ע"פ שני עדים כשרים  

 ואע"פ שאפשר שהעידו שקר כו"". 

דעדות, ודי בירור שע"פ חשבון  תוקף  באין הכרח  ולכן, מכיוון שלדעת ר"ש "לשם קביעת החודש  
לפיכך, גם    - אשר מטעם זה, כנ"ל, "עכשיו שאין מקדשין ע"פ הראי'. . אנו סומכין על החשבון    -
 שע"י העדות. בירור החודש נדרש )לדעת ר"ש( רק העדות ב

הרי גם קרובים   - כבנדון דידן ש"אינם נוגעים בדבר"  - וממילא, בנדון שאין כל חשש דשמא ישקר 
 כשרים לעדות". 

"מה ש"גרים . . אין להם קורבה .  .מעידים זה לזה", הרי זה מפני שפסול   וע"פ זה מבאר רבינו
קורבה אינם  דין  קורבה הוא דין וגזה"כ )ולא מצד קירוב הדעת שביניהם(" וכיון שגרים אין להם  

 בכלל פסול זה. 

משא"כ בעדות שהיא )רק( בירור )שע"פ שכל(, הרי החיסרון דקרובים בסוג עדות זה הוא מצד  
)כנראה   שתגיירו  אחים  גם  קיים  קרובים  בין  הדעת  שקירוב  וכיון  קרובים  שבין  הדעת  קירוב 

 במוחש(, ניתן ללמוד מזה  שמשה ואהרן כשרים לעדות זו לענין קרובים שלאחר מתן תורה". 

 כב, א. 39



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

24 

והנה בפשטות, הוכחתו של ר"ש ממשה ואהרן היא שעדות החודש אינה ככל שאר עדויות שבתורה  
 שהן דין, ומוכח מכך שמשה ואהרן היו כשרים. 

אמנם מהביאור מהשיחה משמע, שההוכחה מ'משה ואהרן' היא, שפסול של אחים במקרה שאין  
 חשש לשקר )"לא נוגעים בעדותם"( הוא רק מצד 'דין', ולכן בעדות קידוה"ח כשרים.  

'קידוש   יותר משאר אחים, א"כ א"נ שעדות  נאמנים  ואהרן  זה קשה, הרי לכאו' משה  אבל לפי 
החודש' זה 'בירור', אפ"ל שאכן רק משה ואהרן יהיו נאמנים, וכדאיתא בגמ' "משה ואהרן לחותנם  

", היינו, שאכן משה ואהרן  40משום דלא מהימני הוא?! אלא גזירת מלך הוא שלא יעידו להם   –
 נאמנים יותר משאר 'עדות אחים' בעלמא.

והנה בפשטות, הוכחתו של ר"ש ממשה ואהרן היא שעדות החודש אינה ככל שאר עדויות שבתורה  
 שהן דין, ומוכח מכך שמשה ואהרן היו כשרים. 

רק   בירור, אלא  בעדות  אחים  נאמנות  לעניין  אינה  ואהרן  ההוכחה ממשה  שאכן  מיושב,  ולפי"ז 
 שקידוה"ח זה עדות בירור, ומכיוון שזה עדות בירור אזי אחים נאמנים מכיוון שלא נוגעים בעדותם. 

אמנם צ"ב לפי הביאור שבשיחה, כיצד מעדות משה ואהרן לומדים שעדות אחים כשרה ליקדוה"ח,  
 הרי נאמנותם גדולה משאר ישראל. 

ואולי אפשר לומר כאשר יש ציווי בתורה לא ניתן לומר שהוא רק למי שהקב"ה דיבר עמו, כיון  
(, לכן כאשר הקב"ה מצווה על עדות החודש ומוסר  41שאז הוא לא ציוי ניצחי )והמצוות הינם נצחיות 

 את זה למשה ואהרן שהם יכולים להעיד.

ואהרן    למשה  התיר  שהקב"ה  זה  אלא  ואהרן,  למשה  רק  לא  בציוויו  מסר  שהקב"ה  לומר  צריך 
שהם   כך  מצד  זה  אחים  אחיםלהעיד,  )שכל  נצחי  היתר  זה  להעיד  ולאהרן  למשה  ההיתר  ולכן   ,

 נאמנים(, ולא היתר מיוחד למשה ואהרן )היפך העניין של מצווה(.     

שנמסרו למשה בלבד ולא לשאר בנ"י ולא    רביםדבריו טעונים ביאור: שהרי ודאי שישנם ציווים    הערת המערכת:
וע"ד מצוות  היה בהגבלה למשה,  הציווי  נתינת  מכיוון שעצם  התורה  לנצחיות  בכך סתירה  ואין  הזמנים,  לשאר 
הוא   שציוויה  מאחר  לנצחיותה,  כלל  סתירה  מהווה  ואי"ז  השבוע,  ימי  בשאר  נוהגת  שאינה  בשבת'  'שביתה 

 .42מלכתחילה מוגבל ליום השבת 

…

 בבא בתרא קנט, א.  40
רמב"ם, הלכות יסודי התורה פרק ט', א'. הלכות מלכים ומלחמות פרק יא, ג.   41

 וביתרהרבה; עיי' בלקו"ש חכ"ג שבועות.  42



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

25 

טעם ר"ש דעדות קרובים 

 כשירה בקידוש החודש

וייסשיחי'  ערדובהת' 

תות"ל קרית גת 

א.

בשיחה ב' לפרשת בא מביא רבינו את מחלוקת ר"ש ורבנן בנוגע לעדות קרובים בקידוש החודש,  
אינם נאמנים. והטעם הוא, דר"ש מפרש מ"ש בהפסוק "החודש    דלדעת ר"ש קרובים נאמנים ולרבנן 

החודש והיינו שתהיה כשרה גם במשה ואהרון מקבלי העדות אף שהינם אחים,    עדות " על  לכםהזה  
 לדון בעדות החודש.   בי"דורבנן מפרשים זאת כציווי על 

מדוע שונה עדות החודש משאר העדויות בכך שקרובים כשרים    - וממשיך הרבי, שבטעם דברי ר"ש  
להעיד בה )דע"פ פשט ה"ז גזה"כ, דבכלל לא החילה התורה דין עדות על קרובים, משא"כ בעדות  
החודש(, מבאר אדמו"ר המהר"ש )כהמסקנה בשיחה להבנת דבריו( שמכיוון שבעדות החודש ניתן  

ל החשבון ע"מ לדעת מתי חל ר"ח )וכבזמן הזה שמקדשים ע"פ חשבון בלבד(, א"כ  לסמוך גם ע
 עדות כ"א עדות המתקבלת ע"פ בירור שכלי. דיןמסתבר שגם העדות דקידוש החודש אינה 

מכיוון שפסול קרובים בסוג עדות זה )דבירור שכלי( אינו    -ועפ"ז מבאר מדוע כשרים בה קרובים 
, ובזה אין חשש בנוגע לעדות  43מצד פסול קורבה דגזה"כ, כ"א מצד קירוב הדעת שישנו ביניהם 

 החודש בה ודאי אינם נוגעים בדבר, עי"ש.

וצ"ע מהו בדיוק החשש השכלי שמחדש הרבי בעדים הקרובים זל"ז )משא"כ כשהעד קרוב לאחד הבע"ד(, דלכאורה זה שישנו   43
ואולי בכל עדים הסיבה שע"פ שכל עדותם מועילה היא א. בי"ד מניחים שאין להם   ישקרו.סיבה ש  "זאיביניהם  קירוב הדעת  

סיבה לשקר ב. באם היו משקרים היה להם קשה לעמוד בחקירות ובדרישות. ובקרובים שדעתם קרובה זל"ז הרי א. במידה ולאחד 
תאם את השקר מצד שמכירים זה את ל להם יותר  קל  ישנו אינטרס לשקר אפשר שיסכים השני להעיד עמו בשקר )ענין הא'( ב.  

 . זה )ענין הב'(. ועצ"ע



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

26 

 ב.

לשיטת ר"ש, כי: 45לפי ביאור הרבי  44ולכאורה צ"ל מה מלמד הפסוק ד"החודש הזה לכם" 

עדות וממילא היינו    דיןאין לומר שלולי הפסוק היינו סבורים שגם בעדות החודש יש צורך ב  א(
פוסלים קרובים לעדות, ובזה מלמד הפסוק שקרובים כשרים והיינו משום שאין צורך בדין עדות  

 כ"א בבירור בלבד,  

דהרי זה מבואר כבר מדברי אדמו"ר המהר"ש הנ"ל )דמכיוון שבעצם ניתן להסתפק בבירור שכלי  
 מסתבר שגם בנוגע לעדות אין צורך אלא בבירור שכלי(.  – שע"פ החשבון 

ואין לומר שהפסוק מחדש שהוי עדות דבירור בה קרובים כשרים )כנ"ל(, והצורך בדברי אדמו"ר  
לבאר שאופן הלימוד ממילת "לכם" בהפסוק הוא שהוי עדות בירור ולכן כשרים    א.המהר"ש הוא 

  – כעין טעמי' דקרא    ב.גם קרובים, ולא שמדובר בדין עדות רגיל אלא שכשרים בזה גם קרובים  
 שבנוגע לקידוש החודש לא הצריכה התורה יותר מהוכחות שכליות, 

  כי הל' בשיחה הוא "איז מבאר דער רבי מהר"ש דעם טעם פון ר"ש )אז עדות החודש איז אנדערש 
ר"ש  , אך אי"ז הסבר מדוע  קראהלימוד או טעמי' דאופן  פון כל העדויות(", ולפהנ"ל ה"ז טעם ב

 מחלק בין עדות החודש לשאר העדויות )דזה הוי מצד הפסוק בלבד(. 

אינו בדין עדות    גזרה התורהאין לומר שלולי הפסוק היה מקום לחשוב שפסול קרובים לעדות ש   ב(
לבד כ"א גם בדין עדות שהינו בירור שכלי )וא"כ אף שהיינו יודעים שמדובר בעדות דבירור לא  

 היינו מכשירים קרובים(, וע"ז מחדש הפסוק שבנוגע לסוג עדות זה קרובים כשרים, 

שבפסוק מדובר בנוגע למשה ואהרון שהיו אז גרים, ו"גר שנתגייר כקטן שנולד דמי", הרי   דמכיוון 
שבינייהם,   הדעת  קירוב  מצד  אלא  אינו  בהם  קרובים  )וחשש  כלל  קרובים  נחשבים  אינם  דינית 

נוי סדר מלות הפסוק ולא ממשמעות הלשון, וא"כ אם הוי עניין המובן  יראה תורה תמימה עה"פ שנקט שהלימוד הינו מש  44
נוי הלשון שם נצרך לדרשה אחרת )עי' ר"ה כ"ה ב, שמזה לומדת יששדלא כמבואר שם,  מסברא אין מובן שנוי זה )ואף אם את"ל  

' שהיחיד אינו יכול לדון בקידוש החודש כבדיני ממונות( ובאמת כשרות הקרובים מובנת מסברא והלימוד מהפסוק אינו אלא  הגמ
אסמכתא, הרי )לבד זאת שלכאורה דוחק הוא קצת מה שהגמ' מגדירה אסמכתא כטעמו של ר"ש, הרי( א"כ לא הוצרכו רבנן 

בי"ד(, דהרי גם לשיטתם )כמבואר בשיחה( שגם בעדות דקידוש החודש יש לחלוק על ר"ש בפירוש הפסוק )ולפרש שהוי ציווי ל
עדיין היו משה ואהרון כשרים לעדות זו מכיוון שהיו גרים, וא"כ אף אם נפרש ש"לכם" קאי אל העדות גם אז   -צורך בדין עדות  
 יהיה הדבר נכון(.

משא"כ לביאור הפשוט שהוי גזה"כ.  45



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

27 

ולא הוצרך הפסוק לשלול   ודאי שאין בהם פסול דיני דקרובים  וא"כ  כמבואר בהמשך השיחה(, 
 .46זאת

ופשוט לכאורה שכשהחשש דקרובים הינו מצד קירוב הדעת שביניהם אין צורך שהפסוק ילמד  
 שכשוודאי לנו שאינם נוגעים בעדותם גם קרובים כשרים להעיד. 

…

פסול עדים קרובים

כהןהכהן שיחי'  מענדל מנחםהת' 

סלומוןשיחי'  לייב אריה יוסףוהת' 

תות"ל קרית גת

א.

בשיחה ב' לפרשת בא מביא רבינו את מחלוקת ר' שמעון ורבנן במסכת ר"ה: "אב ובנו שראו את  
יצטרף השני עם אחר. רבי    —ילכו. לא שמצטרפין זה עם זה, אלא שאם יפסל אחד מהן   — החדש  

", היינו שנחלקו האם קרובים כשרים  47שמעון אומר: אב ובנו וכל הקרובין כשרין לעדות החדש 
 להעיד בעדות החודש. 

ש"עדותם אינו עדות בדבר שבלעדם לא   וכותב הרבי המהר"ש בדעת ר' שמעון המכשיר קרובים;
היו יודעים כלל, כי גם עכשיו שאין מקדשין ע״פ הראי׳ הנה אנו סומכין על החשבון כי אנו בקיאים  

 בקביעא דירחא כו'". 

 ומבאר רבינו בדבריו:  

בעדות דבירור קרובים אינם נפסלים לעדות מצד פסול קרובים דגזה"כ )אף שא"א מבואר בשיחה שואומנם, אליבא דאמת    46
ללמוד זאת מן הפסוק, כדבפנים(. ולכאורה הטעם בזה הא מפני שלא מסתבר שהתורה תצווה שלא להאמין לעדים גם כשעל פי  

 "פ שכל. שכל יש הגיון להאמין להם, ומה שפסלה תורה קרובים הרי זה רק בנוגע לדין עדות שאינו ע

 כב, א. 47



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

28 

"על פי    -ועשיית )גמר( דבר )וגזירת הכתוב(  דין  "עדות אינה )רק( בירור )ע"פ שכל(, אלא היא  
שני עדים . . יקום דבר" וכמו שביאר הרמב"ם, ש"נצטוינו לחתוך את הדין ע"פ שני עדים כשרים  

 ואע"פ שאפשר שהעידו שקר כו"; 

כל חשש  וכן הוא גם לאידך גיסא: זה שקרובים פסולים לעדות הוא, כנ"ל, אפילו במקום שאין  
לפי שתוקף העדות אינו )רק( מצד הבירור )השכלי( המתקבל על ידם, אלא זהו תוקף    -שישקרו  

 , שלא נתנה התורה לקרובים. דין תורהשל 

אשר מטעם    -דעדות, ודי בירור שע"פ חשבון  תוקף  ב אין הכרח  אלא שמאחר שלשם קביעת החודש  
החודש  עדות  לפיכך, גם ב   - זה, כנ"ל, "עכשיו שאין מקדשין ע"פ הראי'. . אנו סומכין על החשבון  

 שע"י העדות. בירור נדרש )לדעת ר"ש( רק ה

הרי גם קרובים   - כבנדון דידן ש"אינם נוגעים בדבר"  - וממילא, בנדון שאין כל חשש דשמא ישקר 
 כשרים לעדות". 

ישקרו, הניחא בסוגי' בב"ב ד"משה  קרובים זה לזה    אמנם צ"ב, מדוע יש חשש שמא עדים שהם
",  מובן מדוע  48משום דלא מהימני הוא?! אלא גזירת מלך הוא שלא יעידו להם   – ואהרן לחותנם  

לטובת בעל הדין, אמנם בשיחה מדובר אודות שני    שיש חשש מאחר שהם "נוגעין בדבר" ונוטין
 , ואם כן אינו מובן מדוע החשש שמא ישקרו גדול הוא משאר בני אדם. זה לזהעדים שהם קרובים  

ב.

ואפשר לומר, שהכוונה בפסול 'קרובים זה לזה' הוא, כי מטרת דרישת התורה שיהיו ב' עדים היא  
שבי"ד שיפסוק על סמך שתי הסתכלויות שונות על המאורע, ומאחר שאחים דומים זה לזה בטבעם  

 , יוצא אם כאן שיש רק 'הסתכלות אחת', ואין בכך בירור מספק על המעשה.49ובשכלם 

וע"ד כפי שכתב הרמב"ם שבדיני נפשות שני דיינים "שאמרו טעם אחד אפילו משני מקראות אין  
", והיינו, שמאחר שלשני הדיינים יש סיבה אחת לחייב, א"כ אין כאן ב' דיינים  50נמנין אלא כאחד 

 ב' הסתכלויות אלא דיין א'.  –

 קנט, א. 48
, תולדות יצחק בראשית פרק מב 49

 הלכות סנהדרין פ"י, ה"ה. 50



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

29 

וכן, אפשר להוכיח כביאור זה, ובהקדם:

, וכן פסק הרמ"א "ב' אחים  51דכתב הרשב"א בתשובותיו שכתב "שני אחים לעולם אינן אלא כאחד" 
 אינם אלא כעד אחד לענין איסורים". 

: "לפי"ז נוכל לומר דמה דילפינן מקרא דעל פי שנים עדים או שלשה  52ומבאר בזה ה'שערי ישר' 
יקום דבר מקיש שלשה לשנים, הוא רק היכא שע"י העדים מתקיים דבר חדש, אז אמרה תורה  
שאם נתערב בהעדות קרוב או פסול לא יתקיים הדבר ע"י העדים, אבל היכא דליכא קיום דבר חדש  

ה"ג לא אמרה תורה שלא נאמין הכשרים מחמת תערובות  ע"י העדים, רק בירור האמת לחוד, בכ
 הגדת פסולים. 

ומשו"ה י"ל דבדיני איסור והיתר, ליכא דין זה של נמצא אחד מהם קרוב או פסול שיהיו בטל כל  
וכל מי שיודע   העדות כיון דליכא בזה ענין עדות לקיומו של דבר, ואי"צ עדים רק לברר האמת 
האמת אי"צ לעדים, ועל נאמנות של עדים לא אמרה תורה שלא להאמין עד הכשר מחמת הגדת  

 עד פסול. 

ובפשטות מוכח כן מהא דכתב הרמ"א בסימן קכ"ז ביו"ד דשני אחים הם כעד אחד, ומשמע שהוא  
בענין דבעינן שני עדים לענין איסורים, ובכל זאת נשאר מעדותם עד אחד, ואם היה באיסורים דין  
נמצא קרוב ופסול, הלא בשני אחים אם כונו להעיד בטל כל העדות, אלא מוכח כמו שכתבנו דבדיני  

 סור והיתר ליכא דין זה של נמצא קרוב או פסול שבטל כל העדות". אי

שבי"ד   היא,  כאחד'  אלא  אינן  אחים  ש'עדות  הרשב"א  בדברי  שהכוונה  שסבר  מוכח,  ומדבריו 
מקבלים עדות של אח א' מבין ב' האחים, ולכן מוכיח מדבריו; ש"היכא דליכא קיום דבר חדש ע"י  

הפסולים" היינו, שאין את הדין  תערובת  העדים . . לא אמרה תורה שלא נאמין הכשרים מחמת  
),,תערובת   מקצתה  בטלה  היא  אחים'  ב'עדות  ואכן  כולה",  בטלה  מקצתה  שבטלה  ש"עדות 

 פסולים"( אך היא לא בטלה כולה. 

ע"א"   מעדותה  נשאר  אחים  "עדות  למימר  לרשב"א  הוו"ל  דלפי"ז  ביאור;  טעונים  דבריו  אמנם 
שזה   מכך  ומשמע  הדמיון,  בכ'  כאחד"  אינן אלא  לעולם  "שני אחים  ולא  כעד אחד,  ע"ד  וכה"ג, 

 'עד אחד'. - מהם כשר אחד  ולכאורה 'מה שנא' מע"א, הרי אף בנידו"ד רק אח 

עדותם נחשבת כעדות של ע"א, ולא עדות של    יחדהאחים שב' וכן אינו מובן; שמשמע מדבריהם  
 אח אחד. 

. חלק א סימן תקמד 51

 שער ו' פ"ו.  52



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

30 

אך אם נאמר כיסוד דלעיל אתי שפיר, כי אין הכוונה שאחד מהאחים נפסל ובי"ד שומעים רק לאח  
הסתכלות אחת, ולכך אין    - אחד, אלא שמאחר שדעתם דומה, לכן עדותם נחשבת כמו עד אחד  

 בירור מספק לבי"ד ואינם יכולים לפסוק על פיהם דין. 

 אמנם לפי ביאור זה אינו מובן: 

, ולא מאחר שיש  ישקרו'מדברי רבינו משמע, שפסול הקרובים הוא משום חשש 'שמא   .א
 כי קיימת רק 'הסתכלות אחת'.   בירור חלקי

שהתורה דרשה ב' הסתכלויות, ואילו הביאור    –לפי"ז יוצא שפסול ב' אחים זה 'דין'   . ב
 בשיחה הוא; שיש פסול אף משום 'בירור השכלי'.

בעדותם   .ג נוגעים  שאינם  החודש'  ב'קידוש  מדוע  בעיית    - וכן,  נשארת  הרי  כשרים, 
 'הסתכלות אחת'.

ג.

אפשר לבאר באופ"א: ישנה "מצות עשה לדרוש את העדים ולחקרן ולהרבות בשאלתן ומדקדקין  
עליהן ומסיעין אותן מענין לענין בעת השאלה כדי שישתקו או יחזרו בהן אם יש בעדותן דופי,  

 ".53שנאמר ודרשת וחקרת ושאלת היטב 

אמנם, אם העדים הם שני אחים אי אפשר )או קשה( לחוקרם, כי "מהיות הקרובים שוכנים תמיד  
", קשה לאמת ולברר את עדותם, ולא נוכל להשוות ולפרוך את  54זה אצל זה, ישיבתם וקימתם יחד 

עדותם כי גרסתם תהיה שווה, ומכיוון שכך אין בעדותם בירור, אלא אם הם אינן 'נוגעים בעדותם'.  

", וא"כ אין צורך בחקירה כלל.55ואף ש"דין תורה שאין מדקדקין בעדות החדש 

אמנם איתא בסנהדרין "א"ר חנינא דבר תורה אחד דיני ממונות ואחד דיני נפשות בדרישה ובחקירה  
וחקירה כדי שלא   שנאמר משפט אחד יהיה לכם ומה טעם אמרו דיני ממונות לא בעינן דרישה 

 ". 56תנעול דלת בפני לוין 

 רמב"ם הלכות עדות א, ד.  53

 ספר החינוך מצווה תקפ"ט.  54
 רמב"ם הלכות קידוה"ח ב, ב. 55

 לב, א.  56



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

31 

של עדות חל על ידי 'דרישה וחקירה', אלא שבעדות ממונות    הבירורכלומר, שאכן מדאורייתא  
 שלא תנעל דלת בפני לווים. צדדי ישנו חשש  

וא"כ שפיר יש לומר, שמש"כ הרמב"ם שמהתורה א"צ בחקירת העדים ב'קידוש החודש' זהו רק  
לשיטת רבנן הסוברים שעיקר הצורך בעדות הוא לקיים את ה'דין', מאחר שהבירור קיים בלאו הכי  

בשיחה רבינו  וכדברי  ה'חשבון'  ידי  להוסיף,   על  היא  התורה  שכוונת  לרבנן  להו  סבירא  "ולכן 
עדות, אשר  דין  שהקביעות דראש חודש תהי' לא רק ע"פ )חשבון, שהוא( בירור, אלא מתוך תוקף ד

 בירור.   -לא הצריכה חקירה  התורה "על פי שני עדים .  .יקום דבר", ולכך  

לבירור, אפשר לומר, שמאחר שבקידוש    רק שסובר שעדים בקידוש החודש נועדו    אמנם, לפי ר"ש 
 את העדות. לבררהחודש אין את החשש "שמא תנעל דלת", א"כ יש צורך בחקירה ודרישה כדי 

ולפי זה נשאלת השאלה, 'כיצד קרובים נאמנים להעיד על 'קידוש החודש' הרי אי אפשר לבודקם',  
 ולכך מיישב הרבי שבעדות זו העדים אינם "נוגעים בעדותם" וכשרים.  

אך לפי ביאור זה אינו מובן, מדוע הרשב"א והרמ"א אכן פוסקים שבדיני איסורים 'עדות אחים  
 מועילה כ'עד אחד'.

דהרי ממ"נ: אם א"א לחוקרם כדבעי ולכך אין בעדותם בירור אזי הם פסולים ואף כעדות אחת אינם  
נחשבים, ואם החקירה אינה חלק מהבירור, ולכן אף עדים שא"א לחוקרם כשרים אזי שיחשבו כב'  

 עדים.

אמנם אפשר ליישב זה, ובהקדם:  

אם אכן א"א לחקור עד אחד )מהסיבה שאמרנו לעיל, שאי אפשר לפרוך דבריו על ידי השוואה  
נאמן   יהיה  אזי כיצד  באיסורים, הרי מכיוון שאין בעדותו בירור,  נאמן  כיצד עד  מעדות אחרת(, 

 אפילו באיסורים. 

בירור חלקי  אלא על כרחך צ"ל שאין הכוונה שבעדות בלא חקירה אין לבי"ד בירור כלל, אלא יש  
 אך זה לא מספק לבי"ד כדי לפסוק דין.  ,מעצם זה שיש אחד שטוען

ויש 'גזירת הכתוב' שבחלק מהמקרים גם בירור חלקי מועיל, ולכן מהאי טעמא אף עדות קרובים  
'בירור חלקי' מועילה במקרים אלה, דהיינו, שאין הכוונה שהם נחשבים לעדות    - שא"א לחקורה  

 אחת, אלא שהבירור שלהם הם בירור ברמה של 'עד אחד'. 

נוגעים   שאינם  בירור( במקרה  )לענין עדות  נאמנים  אחים  שני עדים  מדוע  מובן  אינו  לפי"ז  אך 
בעדותם )כבקידוש החודש(, על אף שאין להם סיבה לשקר, עכ"ז הרי אין לנו בירור ברמה מספקת  

, ולכאורה מדברי רבינו מוכח  'גזירת הכתוב'כדי לפסוק דין, ונאמנותם באיסורים היא אך ורק מצד 



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

32 

שנאמנות העדים בקידוה"ח היא אך ורק מצד דבריהם, אלא, שיש לנו הוכחה שהם לא משקרים  
ידי החשבון, אין   יודעים בלאו הכי על  )אך לא תוספת בבירורם, ומש"כ הרבי המהר"ש שאנחנו 

 אלא אך ורק הוכחה שעדות קידוה"ח זה 'עדות בירור'.(,  בלעדיהם בירור הכוונה בכך שיש לנו 

לא מצינו שלפי ר"ש 'עד א'' נאמן בקידוש החודש,  , ווכן, לפי"ז לכאו' ע"א היה נאמן בקידוה"ח
"לכם",    - ולפי ביאור זה, מאי 'אולמי' האי מהאי'? ואם קרובים כשרים רק מחמת 'גזרת הכתוב'  

א"כ מדוע צריך את כל הביאור בשיחה; א. שזה 'עדות בירור' ב. שהם לא 'נוגעים בעדותן', אף לולי  
 וב. זה היו 'קרובים' נאמנים מחמת גזירת הכת

ד.

ואולי יש לומר, שעצם זה שמגיעים שני עדים ומעידים בבי"ד זה כבר בירור שמספק כדי לפסוק  
דין, אבל במקרה שבו ב' העדים הם אחים יש חשש שמא הם משקרים )וא"א לחוקרם( כדלעיל,  

המונע מבי"ד להאמינם, אך כשהם לא נוגעים בעדותם, שוב אין חשש שמא  צדדי  ולכן יש פסול  
 כי הבירור שנוצר על ידם הוא שלם. נאמנים, ישקרו, ולכן 

כתב ש"ב' אחים זה כעד אחד", ולפי ביאור זה, או שהם כלל    אבל קשה לומר כן, מאחר שהרמ"א 
 אינם נאמנים מחשש שמא הם משקרים או שהם אינן נוגעים בעדותן ואזי נאמנים כב' עדים. 

ואולי יש להוסיף ע"ד הביאור הקודם, שב' עדים זה בירור חלקי, אך מטעם אחר, כי מכיוון שבי"ד  
לא יכול להאמין לשני העדים לכן זה נקרא שעומד מולו רק עד אחד, היינו, שאחד מהעדים כ'מאן  

 דליתא'.

אמנם כשאין צורך בבדיקת נאמנות ע"י חקירתם כי הם לא נוגעים בעדותם וכה"ג, אזי הם מבררים  
 כב' עדים.  

 אך עדיין צ"ב: 

מדוע ב' אחים שמעידים נחשבים כ'עד א'' והשני כמאן דליתי' הרי "שנים נמצא אחד מהן   .א
פסול   או  בטלה   –קרוב  שבטלה  57עדותן  "מתוך  שמעידים  אחים  בב'  גם  ולכאורה   ,"

 מקצתה בטלה כולה". 

 לפי"ז מדוע ע"א אינו נאמן בקידוה"ח, כקושיי' דלעיל.  . ב

 משנה במכות ה, ב. 57



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

33 

ה.

וי"ל בפשטות, ובהקדם:

בטעם שלא מאמינים לעד אחד כתב החינוך; "לפי שיצר לב האדם רע ולפעמים יעלה בלבו טינא  
על חברו, ואפלו יהיה האדם בתכלית הכשר לא ינצל מחטא לפעמים, ואף כי יעמד אדם ימים רבים  
בדרכי הישר אינו מן הנמנע להתהפך במחשבתו ולהרשיע, שהרי אמרו זכרונם לברכה )ברכות כט,  

חנן שימש בכהונה גדלה ולבסוף נעשה צדוקי, גם אמרו בחנניה בן עזור שהיה תחלה נביא  א( כי יו
אמת, ולבסוף נעשה נביא שקר. על כן הוא ראוי וכשר הדבר שלא לסמך על לב אדם לענש חברו  

 על פיו". 

אמנם, לפי זה לכאו' אף שני עדים לא יהיו נאמנים, ולכן ממשיך החינוך "אבל בהיות המעידים  
 שנים אנשים כשרים חזקה בכל זרע ישראל שלא יסכימו להעיד בשקר, וגדולה חזקה בכל הדברים". 

היינו, שנאמנות העדים זהו מצד עדותם גרידא, אך מכיוון שיש 'חשש צדדי' שמא הם משקרים  
מחטא   ינצל  'לא  אדם  שכל  זה  מצד  אלא  כנ"ל,  לחוקרם  שא"א  מצד  לא  הוא  שהחשש  )היינו, 

לבי"ד והעידו את אותו סיפור, יש 'חזקה' שהם    ב' עדיםלפעמים'( לכן זקוקים לחזקה שאם באו  
 לא מעידים בשקר. 

אמנם, בשני אחים אין נאמנות מצד חזקה זו כי דעותיהם שוות )כנ"ל(, וכוונת הרשב"א והרמ"א   
אינה ש'ב' אחים אינם אלא כעד אחד' לעניין הבירור הנוצר על ידם, אלא, שמכיוון שדעתם שווה,  
לכך, הסיכוי שהם משקרים הוא שקול כעד אחד שמעיד, כי לעניין זה אין זה שני עדים שמעידים  

שהם משקרים, וחשש זה קיים אף    חשש לא אחד )ואין זה 'עדות שבטלה' אלא מכיוון שזה רק  א
 בע"א(. 

כבנדון דידן ש"אינם נוגעים    -ובמקרה שאין צורך ל'חזקה' כמו "בנדון שאין כל חשש דשמא ישקר  
  שנאמנותם הרי גם קרובים כשרים לעדות" מצד עצם עדותם, )ואין זה שייך לע"א מאחר   -בדבר"  

 היא מצד דבריהם, והגדתם היא של ב' עדים(. 

…



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

34 

בשלח א'

רכוש מצרים. -'ביזת הים' 

א' התמימים

בשיחה א' לפרשת בשלח מבאר רבינו מדוע בנ"י היו כ"כ טרודים ב'ביזת הים': 

כי "בגאולת מצרים הי' ציווי "וישאלו איש מאת רעהו וגו' כלי כסף וכלי זהב", והכוונה בזה היתה  
"ונצלתם את מצרים", להותיר את מצרים    —)לא רק שבני ישראל "יצאו ברכוש גדול", אלא גם(  

 ריקים לגמרי מכסף וזהב כו' )בלשון חז"ל: כמצודה שאין בה דגן, כמצולה שאין בה דגים(. 

ולפי זה, בשעה שראו ישראל )על ים סוף( שנשאר ביד המצרים עוד כסף וזהב, שעדיין לא נטלו  
 מהם, היו מחוייבים להתעסק בביזת הים מצד הציווי "ונצלתם את מצרים"". 

ולכאורה אינו מובן, הרי לכאורה על הממון שאספו ישראל בים לא חל הציווי של "ונצלתם את  
" מאחר שלא היה שייך אליהם כבר, וכדאיתא  "אמר רבי יוחנן משום רבי שמעון בר יוחאי:  מצרים 

מניין לאבידה ששטפה נהר שהיא מותרת? שנאמר: "כן תעשה לכל אבידת אחיך אשר תאבד ממנו  
ומצאתה", מי שאבודה הימנו ומצויה אצל כל אדם. יצאה זו שאבודה הימנו ואינה מצויה אצל כל  

ומותרת אף משום 'גזל', היינו, שאינה שייכת לבעליה ואין נקרא על רכוש זה שם 'ממון    58אדם" 
 מצרים' וא"כ מה החיוב בלקיחת רכוש זמ. 

וע"פ הביאור של 'פנימיות העניינים' מובן, מאחר שסוכ"ס ע"י לקיחת רכוש זה הניצוצות התעלו,  
 אך עדיין צ"ב לביאור שע"פ 'פשוטו של מקרא'. 

 וצ"ע. 

…

בבא מציעא כ"ז, א.  58



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

35 

ונצלם את מצרים
ליפקיןשיחי'  יצחק יוסףהת' 

תות"ל קרית גת 

מפרש"י: הסיען בעל כרחם, שעטרו מצרים את סוסיהם    59עה"פ "ויסע משה את ישראל מים סוף" 
וגדולה היתה בזת הים מבזת    –בתכשיטי זהב וכסף ואבנים טובות, והיו ישראל מוצאין אותן בים  

 מצרים . . לפיכך הצרך להסיען בעל כרחם. 

ומבאר ע"כ הרבי שהטעם לכך שהי' צריך להסיע את ישראל בעל כרחם, מחמת שסברו שעדיין  
קיימת המצווה של 'ונצלתם את מצרים', וא"כ צריכים לאסוף את רכוש מצרים, וזו מצווה עוברת,  
בשונה ממ"ת )אליו הם התקדמו(, וגם מתי שמשה מצווה עליהם להפסיק ולהתקדם למ"ת, הרי  

 ם בתורה לא צריכים לנהוג כך, ומימלא הוי בעל כרחם. עדיין לפי הבנת

אא"פ    –וז"ל: ובפרט להדיעה ). .( שגם למשה לא הי' ציווי מפורש    26ומוסיף ע"כ הרבי בהערה  
 )ובפירוש( "וישאלו גו'" )ונצלתם את מצרים(.  שנצטוולדחות מה 

מדוע אכן ציווה עליהם לעזוב את    –שמשה לא נצטווה במפורש    –   ולכאורה צריך ביאור, דא"כ 
 ביזת הים, הרי נצטוו ע"כ וכו' וזו מצווה עוברת וכו'? 

וי"ל, שענין זה מובן ע"פ המבואר בהמשך השיחה שם בפנימיות העניינים, שהתוכן הפנימי של  
י"ל, שמה שמשה ציוום לעזוב את   'ונצלתם את מצרים' הוא בירור הניצוצות של מצרים, וא"כ 

 עיי"ש(.  –  43הביזה, זהו מחמת שראה ש'נגמרה עבודת הבירורים' דמצרים )ע"ד המבואר בהערה 

…

שמות טו, כב. 59



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

36 

בשלח ג'

אי עשיית חשבונות בקיום מצווה

 אלפרוביץשיחי'  שאולהת' 

ליפקיןשיחי'  יצחק יוסףהת' 

תות"ל קרית גת 

' בשלח גבי תפילת משה במלחמת עמלק: וידי משה כבדים וגו', ומפרש"י: "וידי משה  כתיב בפ
 כבדים. בשביל שנתעצל במצוה ומנה אחר תחתיו, נתייקרו ידיו". 

 ומבאר ע"כ הרבי בשיחה ג' לפ' בשלח שמשה לא התרשל בזה, דהיינו שמצידו כך הי' צריך לנהוג: 

ונקודת הביאור היא, שהיות ומלחמה זו התנהלה באופן טבעי, היות והקב"ה אמר לישראל ש)בגלל  
תלונותיהם והעדר אמונתם( מסתיר כביכול את השגחתו הניסית וכו', א"כ משה לא צריך ללכת  

 למלחמה זו; 

אין צורך שיהא במלחמה, כי כבר אינו כשיר ללחום היות    -ומבאר זאת בב' פרטים: א. באופן שלילי  
וכו מבוגר  חיובי  והוא  באופן  ב.  להצלחת המלחמה,    - ',  להתפלל  צריך  טבעית(  ש)גם במלחמה 

. הי' שרוי  1והמתפלל צריך להיות הגדול שבעם, ותפילה זו לא מתאפשרת ביחד עם מלחמה, כי:  
. יש עניין שיעמוד גבוה על ראש הגבעה וכולם יראו  2וזה לא יכול להיות יחד עם לחימה,    - בצום  

 להם כח וכו'. וזה יתן - אותו מתפלל 

משא"כ במלחמה ניסית שאין את כל זה.

לא   הרי  דשם  ניסית,  במלחמה  שייך  אינו  מדוע  מובן  השלילי  העניין  גבי  בשלמא  ביאור,  וצריך 
בוחנים את גבורת הלוחמים וכו', כי הכל מתנהל באופן ניסי, וכן בעניין החיובי הנ"ל, אזי גבי הפרט  

ל  הראשון שבו מובן מדוע אינו שייך במלחמה ניסית, כי אז לא משנה הא דנחלש מן הצום כי כנ"
אודות העמידה על ראש הגבעה, יל"ע מדוע   אין נוגע גבורת הלוחמים, אך גבי הפרט השני שם;

 אינו שייך במלחמה ניסית?

 ואולי יש לומר: 

א. )אולי( במלחמה ניסית אי"צ בתפילה, כי ודאי שהקב"ה יושיע וכו'.



חמישה עשר בשבט –ב קובץ 

37 

ב.  ויש להוסיף, שאם ההנהגה היא בדרך נס וכו', אי"צ לחפש ולמצוא דרכים לעידוד הלוחמים  
 והלחימה. 

את   אי"צ  וא"כ  נס,  בדרך  ויושיעם  וכו'  איתם  שה'  זה  מעצם  כבר  ישנו  שהעידוד  י"ל  את"ל,  ג. 
 התמיכה והעידוד מראיית תפילת משה.

•

בשיחה הנ"ל, לאחמ"כ מבאר הרבי שהיות והי' ציווי מאת ה' לצאת למלחמה, משה לא הי' צריך  
בעצמו למלחמה,   ולצאת  וזהיר במצווה   זריז  להיות  והי' עליו  כל החישובים האלו,  לעשות את 

 וממשיך דלכאורה הרי כן יש צורך בתפילה ומבאר דהי' יכול להסתפק בתפילה קצרה. 

' גם אם לא הי' אפשרות של תפילה קצרה, היות ויש ציווי מפורש, אזי יש לוותר  וצ"ב קצת, דלכאו
על עניין התפילה, ומכך שמביא את האפשרות של תפילה קצרה, משמע שאם לא היתה כזאת  

 אפשרות, אזי עניין התפילה הי' דוחה את ציווי ה', ומדוע?

 ואפ"ל:

 א. הנאמר בשיחה הוא 'לרווחא דמילתא', ואה"נ, שגם לולא זאת הציווי הי' דוחה את עניין התפילה. 

ב. באם תפילה זה עניין הכרחי ממש, וא"א בלעדיו וכו', וע"י שמשה יצא התבטל עניין זה, אזי  
וודאי מתכוון   יצא, אלא  כוונתו שגם משה  אין  וודאי שבשעה שמצווה הקב"ה לצאת למלחמה, 
שמשה יישאר להתפלל, אך מאחר שכן יש איזושהי אפשרות של תפילה גם במלחמה, א"כ וודאי  

 יש לבצע זאת. - מצווה שבשעה שהקב"ה 

•

בשיחה הנ"ל, מזכיר את עניין הזריזות, ובפשטות כוונתו היא לזהירות, כי אין לכך קשר לזריזות.  
אך בהע' מביא את זריזותו של אברהם שהשכים בבוקר, ולכאו' מה הקשר, וצ"ל שעיקר כוונתו  

 שחבש בעצמו ולא ע"י אחר.  - לחלק השני 

…



הערות ועיונים בלקוטי שיחות

38 

 נדפס לעילוי נשמת

ע"ה אברהם יצחקהרה"ג ר' 

 ז"ל נתןב"ר 

 שלוסברג
נלב"ע ט"ו שבט ה'תשע"ה

 ת.נ.צ.ב.ה.

ולזכות תבלחט"א זוגתו

 שתחי' נעמי רחלמרת 

 דבורה אלטעבת 

 ולזכות בנם הנגיד הרה"ח

 רחל נעמישי' בן  אליהור' 

מטיל לאה' בת שתחי יונה נחמהוזוגתו מרת 

 שיזכו לרוב נחת חסידי אמיתי מכל יוצאי חלציהם

מתוך בריאות הנכונה ומתוך הרחבה והכל בטוב הנראה והנגלה

 ויזכו לקבל פני משיח צדקנו מיד ממש



קובץ

הערות 
ועיונים

במה לליבון עניינים
א"שיחות חלק כבלקוטי

.

מוקדש

לחיזוק ההתקשרות
ר"ק אדמו"לכ

ע"זימ"נבגה"זצוקללה


	שער ב
	שקופית 1

	קובץ ב פנים2
	שער ב
	שקופית 2




