
גליון מספר  186ב"ה, שבת קודש פרשת בא תשפ"ו
מצות תוכחה כיצד?

הגה"ח רבי מענדל ווכטר 
שליט"א

העצה לחירשות הלב
 התוועדות 

עם הרב אשר פרקש

למלוח את התורה
 פניני חסידות 

בסוגיות הדף היומי

יִם
צְרָ

אֶרֶץ מִ רְבוֹת מופְֹתַי בְּ

ט(
א, 

נו י
פרשת

(

המוני בית ישראל מתאחדים בשמחה לגמרה של 
תורה בלימוד היומי במשנה תורה להרמב"ם. 'כי 
קרוב' שוחח עם שלושה לומדים ושמע מהם על 

הדרך ללימוד הלכות התורה כולה 

שליחות 
באש ובמים

מארבע כנפות הארץ: 
הרב יעקב־יוסף רסקין 

מג'מייקה משתף בסיפור 
שליחותו הייחודית ובנס 

ההצלה של משפחתו 
מאימת ההוריקן 



לימוד זכות לעומת חובת התוכחה

המוכיח הראוי רואה לנגד עיניו את הדבר הדורש תיקון 
בזולתו ותו לא, ואף משים אל ליבו לברר אם יש בו 

עצמו פגם מעין זה | מה בין תוכחה לניתוח, ומי אשם 
בכך שהתוכחה לא התקבלה

רבותינו  מדברי  למדנו  הקודם  במאמרנו 
הראשונים ואחרונים עד כמה יש ללמד זכות על 
כל יהודי באשר הוא. ובתורת גדולי החסידות 
ללמד  צריך  רשע  יהודי  על  גם  כי  עוד  נאמר 
רע  לראות  היא שלא  הגדולה  והשאיפה  זכות, 
מדברי  הבאנו  כה  הוא.  באשר  יהודי  אף  אצל 
דן(  והוה  ד"ה  א  )אבות  שלמה  התפארת 
זי"ע  פישלי מסטריקעוו  ר'  שהעיד על הרה"ק 
אחד  ששום  להאמין  יכול  היה  לא  "שמעולם 
מה  וכל  עבירה,  איזה  ויעבור  יחטא  מישראל 
שהגידו לו - הכל היה מכזב כי לא האמין, כי 

אמר שכל איש מישראל לא יחטא".
ואכן, כך הייתה דרכם של הבעש"ט ותלמידיו 
הקדושים - לראות בכל אחד מישראל אך טוב 

וחסד, ולדון כל אדם לכף זכות. 
תמהים  יש  רבותינו  של  זו  הנהגה  על 
אם נראה בכל יהודי רק טוב, כיצד  ושואלים: 
המפורשת  המצווה  את  לקיים  מקום  נותר 

בתורה: "הוֹכֵחַ תּוֹכִיחַ אֶת עֲמִיתֶךָ"? 
לחיזוק השאלה, נביא מדברי המאור עיניים 
מי  כל  כי  המבאר  התורה(  זאת  ד"ה  חקת  )פ' 
את  לבחון  צריך  אחר,  ביהודי  פגם  שרואה 
עצמו תחילה במה הוא צריך תיקון: "הבעש"ט 
בקרבו  רע  הגמור שאין  אמר, שהצדיק  נבג"מ 
אין רואה שום רע על שום אדם. אך מי שרואה 
שמסתכל  כמו  הוא  הענין  בחבירו,  רע  שום 
רואה  מטונפין,  פניו  אם   - )שפיגל(  במראה 
גם כן במראה כך, ואם פניו נקיים, אינו רואה 
במראה שום דופי. כמו שהוא - כך הוא רואה".

יוסף )סוף  בדרך דומה כתב בתולדות יעקב 
פ' תרומה, ובכ"מ( שצדיק אינו רואה רע בשום 
אדם, ו"אם רואה דבר איסור בחבירו, מסתמא 
יש בו שמץ מנהו, כמו המסתכל במראה וכו'". 
ועוד בה שלישייה, בדברי הדגל מחנה אפרים 
)פ' שלח( שכתב אף הוא שרק מי שלקוי בעניין 
מסוים, מראים לו משמים רע בזולתו כדי שידע 
רואה  שאדם  מה  "כל  שלו:  דרכיו  את  לתקן 
שבוודאי  יבין  חלילה,  הגון  שאינו  דבר  איזה 
מן השמים הראו לו הדבר שיש בו שמץ ממנו, 
ויפשפש במעשיו וישבר לבו לפני הבורא ב"ה, 

הכל לפי העניין".
השאלה:  ועולה  חוזרת  זאת  לאור  כן,  אם 
גם  חייהם  בימי  קיימו  הללו  שהצדיקים  ודאי 
מצוות תוכחה )כמובן בדרכי נועם, ובאופן של 
זו  מצווה  לקיים  ופשוט שכדי  וקירוב(,  אהבה 
היו חייבים לראות תחילה את החיסרון ביהודי 

זולתם. אלא שמאידך, אם הם לא ראו חיסרון 
- כפי שהם מדריכים את האדם להתבונן - הרי 
מצד  ובכן,  להוכיח...  מה  על  להם  היה  שלא 
ומצד  אדם,  אף  אצל  רע  כל  ראו  לא  הם  אחד 
כיצד   - בוודאי את מצוות התוכחה  קיימו  שני 

יתיישבו אפוא שני הצדדים הללו יחדיו?!
בתורת  פי המבואר  על  בזה,  הביאור  נקודת 
החסידות, היא שבוודאי ניתנה מצות התוכחה 
הכוונה  מקום,  ומכל  מישראל.  אחד  לכל 
אינם  שהצדיקים  אלו  גדולים  של  במאמרם 
לא  שהם  היינו  זולתם,  יהודי  אצל  רע  רואים 
ראו את הרע במובן זה בו המיקוד נתון על כך 
שבזולת יש רע ח"ו, אלא דרכם בקודש הייתה 
התבוננו  בסביבתם  רע  דבר  כשראו  שמיד 
עליהם  מוטל  מה  תחילה  בדעתם  והעמיקו 
לעשות בעצמם בנידון זה, והמשימה שהטילו 
את  להוכיח  הייתה  שעה  באותה  עצמם  על 
שיתקבל  ובאופן  נועם  בדרכי  כמובן   – זולתם 

ויפעל לטובה – ולהחזירו למוטב.
פשוט:  במשל  נסתייע  הדברים  להסברת 
מרעים,  לסעודת  יחד  מסבה  אנשים  חבורת 
להנאתם  להם  משתובבים  ילדיהם  ובמקביל 
אל  הילדים  אחד  נכנס  לפתע  הגדולה.  בחצר 
שהוא  התברר  נורא.  כשמראהו  פנימה  הבית 
ובוץ  מים  לשלולית  משחקו  בעת  התגלגל 
מראהו  ומוכתמים,  קרועים  בגדיו  ועתה  טרי, 
אליו.  מגשת  נרתעים  וכולם  סלידה  מעורר 
במקרה כזה ניכר הבדל גדול בין סוגי התגובות 
יסלדו  רובם  בצוותא.  המסובים  האנשים  של 
מהמראה הרע ויעוו את פניהם בחמיצות, ואף 
יפטירו כמה מילים על ההתנהגות הפרועה של 
הילד שלבטח הובילה למה שאירע לו; לעומת 
זאת, אביו של הילד לא יעסוק במחשבתו כעת 
אלא  המסכן,  בנו  של  במעשיו  שיש  הפגם  על 
ליבו יהיה נתון למה שמוטל עליו באותו רגע – 
לקום מיד ממקומו, לרחצו ולנקותו ולהלבישו 

בבגדים חדשים.
יהודי  על  שומעים  כאשר  מובן:  והנמשל 
שעשה דבר שלא כהוגן, או כאשר רואים ממש 
מול העיניים עוולה וחיסרון אצל יהודי פלוני, 
את  לראות  לא  היא  בה  לנהוג  הנכונה  הדרך 
הרע שנמצא בו, אלא לחשוב מיד על "ההלכה 
למעשה" שבעניין זה - מה מוטל עלינו לעשות 
הצופה  אין  כזה  בזמן  אם  ברם,  לכך.  בהתאם 
נותן אל ליבו את מה שהוא צריך לפעול עתה 
אלא הוא מתמקד בפגמו ורעתו של חברו, אות 

הוא כי הוא עצמו אינו מתוקן. אם בשעה כזו 
בה ברור שחברו נכשל בדבר־מה וזקוק לעזרתו 
הרוחנית, ומכל מקום מה שמודגש אצל הרואה 
תמורת  חברו  של  והפגם  הלכלוך  עצם  זהו 
לבוא  לסייעו  מצדו  והערבות  האחריות  רגש 
זהו משום ש"פניו מטונפים".  תיקונו, הרי  על 
מהווה  בזולתו,  רואה  שהוא  הלא־טוב  החלק 
בו  שמצוי  הלא־טוב  של  תמונת־מראה  עבורו 

עצמו.

הוראה כפולה
ט  יום,  )היום  לימד  הבעש"ט  מורנו  כידוע, 
אייר( כי כל מה שאדם רואה ושומע בימי חייו, 
הוא הוראה עבורו בעבודת ה'. ולפי דברינו לעיל 
נמצא כי כל אדם הרואה דבר רע בזולתו, עליו 
לדעת שזימנו לו מן השמים הוראה כפולה: א[ 
ראשית, עליו להשפיע על יהודי זה ולהשתדל 
לתקנו בכל דרך אפשרית. ב[ באם הוא רואה את 
הרע שבזולתו כדבר העומד לעצמו, הרי שהרע 

נמצא גם בו, והרי הוא נדרש לתקן את עצמו. 
נח  בפרשת  מהמסופר  ללמוד  ניתן  זה  דבר 
על שם ויפת שנזהרו בתכלית הזהירות מלראות 
ית וגו' וּפְנֵיהֶם  לְכוּ אֲחֹרַנִּ את ערוות אביהם: "וַיֵּ
ט,  )בראשית  רָאוּ"  לאֹ  אֲבִיהֶם  וְעֶרְוַת  ית  אֲחֹרַנִּ
זו  זהירות  בעקבות  בו  שהתברכו  והשכר  כג(. 
ם  רוּךְ ה' אֱלקֵֹי שֵׁ מדגיש את גודלה וערכה: "בָּ
אָהֳלֵי  בְּ כּןֹ  וְיִשְׁ לְיֶפֶת  אֱלקִֹים  יַפְתְּ  גו',  כְנַעַן  וִיהִי 

ם גו'" )שם, כז(. שֵׁ
הכתוב,  בלשון  כאן  לדייק  יש  ולכאורה 
ית"  שאומר בתחילה שהם הלכו "וּפְנֵיהֶם אֲחֹרַנִּ
ומובן מזה שלא ראו ערות אביהם, ואם כן לשם 
מה מוסיף הכתוב את התיבות הבאות: "וְעֶרְוַת 

אֲבִיהֶם לאֹ רָאוּ"?
על כורחנו צריך לומר שבמילים הללו הכתוב 
הנאמר  על  יתר  מיוחדת,  ומעלה  עניין  מחדש 

ית". כבר "וּפְנֵיהֶם אֲחֹרַנִּ
ואכן )ראה אוצר לקוטי שיחות – פ' נח, ב(, 
התוספת "וערות אביהם לא ראו" באה להדגיש 
ערוות  את  ראו  לא  ויפת  ששם  בלבד  זו  שלא 
ולא  ראו  לא  שהם  אלא  גשמי,  במובן  אביהם 
אצל  וחיסרון  ערווה  של  עניין  שום  הרגישו 
אביהם. המחשבה שלהם הייתה מרוכזת לגמרי 
במה שהם נדרשו לעשות באותה שעה - לכסות 
את אביהם. הם עסקו רק במלאכה זו, ואילו את 
החיסרון - ערוות אביהם בפני עצמה – לא ראו.

כמובן,  שונה,  הייתה  זו  נאצלת  הנהגה 
חם. שם   - נח  של  השלישי  הבן  של  מהנהגתו 
בפגמו  ולא התמקדו  ראו"  "לא  כאמור,  ויפת, 
רְא חָם אֲבִי  של אביהם, ואילו על חם נאמר: "וַיַּ
כְנַעַן...". כלומר, חם ראה את ערוות אביו כדבר 
בפני עצמו, כיוון שהרע היה נטוע בו בעצמו, 
מה  עניין.  באותו  המקולקל  כנען  אבי  בתור 
שאין כן שם ויפת, שהיו בעצמם נקיים מהרע 

אור וחיות נפשנו
הגה"ח רבי אברהם מענדל ווכטר שליט"א

 רכז מערכת: אהרן לוין | להפצה, תגובות ויצירת קשר - 072-279-2086
כל הגליונות ניתנים להשגה בדוא"ל: kikarov10@gmail.com  | © כל הזכויות שמורות  

 מנהל:
הרב משה שילת מו"ל:



הזה, לא ראו אותו באביהם, אלא רק ראו וידעו 
את המשימה המוטלת עליהם בזמן הזה.

יתר  מצינו  החסידות  שבתורת  להוסיף,  ויש 
כלשהו  רע  שומעים  או  רואים  כאשר  כן:  על 
ביחס ליהודי אחר, הרי לא רק שאין לדבר בזה 
)כפי שעשה חם, שלא  ולספר לאחרים על כך 
'ראה' את הרע אלא שגם הודיע לאחרים:  רק 
להימנע  שיש  אלא  חוּץ"(,  בַּ אֶחָיו  נֵי  לִשְׁ ד  גֵּ "וַיַּ

אף מלהרהר במחשבה באותו רע שבזולת. 
חידוש נפלא זה מופיע באגרתו של אדמו"ר 
הקודש,  )אגרת  התניא  בספר  שנדפסה  הזקן 
על  רעה  שמחשבה  כותב  שם  כב(,  סימן  סוף 
כיוון  יותר מדיבור רע עליו,  הזולת גרועה אף 
מהדיבור.  יותר  הנפש  על  פועלת  שהמחשבה 
וזה לשונו: "אהוביי ידידיי, נא ונא לטרוח בכל 
'וְאִישׁ אֶת  לב ונפש לתקוע אהבת רעהו בלבו, 
)זכריה  כתיב  לְבַבְכֶם'  בִּ בוּ  חְשְׁ תַּ אַל  רֵעֵהוּ  רָעַת 
תעלה  ואם  לעולם,  לב  על  תעלה  ולא  יז(,  ח, 
מחשבת  וכמו  עשן,  כהנדוף  מלבו  יהדפנה   -
כנגד  הרע  לשון  גדולה  כי  ממש.  זרה  עבודה 
עבודה זרה וגילוי עריות ושפיכות דמים )ערכין 
טו, ב(. ואם בדבור כך כו', וכבר נודע לכל חכם 
ר המחשבה על הדבור, הן לטוב  לב, יתרון הֶכְשֵׁ

והן למוטב..." 

כיצד מוכיחים?
לאור האמור, הרי שעקב הזהירות הדרושה 
היטב  להתבונן  יש  הזולת,  של  ברע  בעיסוק 
כיצד לקיים מצוות תוכחה כראוי. נדרשת כאן 
מלאכת מחשבת, המצריכה מצד אחד להוכיח 
יהודי זולתנו ולתקנו, ומצד שני בה־בשעה גם 
למצוא את הדרך שלא לראות את הרע שבזולת 
כשלעצמו, אפילו תוך כדי העיסוק באותו עניין 

הדורש תיקון.
ובכן, ראשית יש להיזהר ולהקפיד שהתוכחה 
תהיה באמת לשם שמים. פעמים רבות אנשים 
טועים בעניין הזה וחושבים שתוכחתם נובעת 
היו  שאילו  אף  על  טהורה,  שמים  מיראת 
מתבוננים באמת אליבא דנפשייהו היו מסיקים 
שהתוכחה נובעת – לא פחות ולא יותר – ממידת 

אכזריות רח"ל הטמונה בנפשם.
ואלו הם דבריו הנוקבים של אדמו"ר הצמח 
צדק )דרך מצותיך - איסור לא תבערו אש, פט(: 
שעיקר  אדם  בני  שיש  למטה  רואים  "אנו 
כנראה  אדם,  בבני  דין  כשפועלים  הוא  חיותם 
אנשים  הללו  אדם  לבני  יִקָרֶה  כאשר  בחוש, 
ויתמלאו  לבבם  מתחמם  תיכף  עבירה,  עוברי 
אכזרי  מכות  ולהכותם  להענישם  וכעס  חימה 
ינוחו  ולא  דווקא,  ידם  ובפועל  ממש,  ורציחה 
הרעה  פעולה  בהם  עשות  עד  ישקטו  ולא 
בתכלית. והיינו מצד שטבעם רע בעצם, על כן 
זאת הרעה שיפעלו בבני אדם תחיה אותם חיות 
וקיום נצחי, ובלעדו אין להם חיות כלל, ובבוא 
נפשם  מתחדש  כאילו  הרציחה  פעולת  לידם 

מצד שזה חיותם.

הגם שילבישו הדבר לשם שמים על  "והנה, 
שעבר עבירה, אין זה אמת כלל. כי באמת, הרי 
שכתוב  וכמו  וחסד,  רחמים  מלא  יתברך  הוא 
לפי  טו(,  טז,  )משלי  ים'  חַיִּ מֶלֶךְ  נֵי  פְּ אוֹר  'בְּ
שהוא מקור החיים ומקור הטוב והחסד ומקור 
התענוגים, ואין פעולת הרע באה מחמתו כלל, 
כמאמר רז"ל )בראשית רבה נא, נ( 'אין רע יורד 
הנפש  רוע  מזג  מצד  שזהו  אלא  מלמעלה'... 
מוטבעת מגבורות קשות, להריע ולהעניש כו'".
התנאי השני לתוכחה ראויה מפורש בשולחן 
קנו  )סי'  תוכחה  בדיני  הזקן  אדמו"ר  ערוך 
ס"ז־ח( שם כותב: "ואינו מחויב להוכיח אלא 
איש  אבל  בו,  גס  שהוא  חבירו  שהוא  עמיתו 
אינו  ממנו  וינקם  ישנאנו  יוכיחנו  שאם  אחר 

צריך להוכיחו, כיון שבוודאי לא ישמע לו".
 - נוסף  תנאי  הזקן  אדמו"ר  שם  כותב  עוד 
התוכחה חייבת להיות באופן כזה שלא יבייש 
את  המוכיח  "כל  אותו:  שמוכיחים  מי  את 
בדברים  בין  לבינו,  בדברים שבינו  בין  חבירו, 
לבין  בינו  להוכיחו  צריך  המקום,  לבין  שבינו 
ויודיעו  רכה,  ובלשון  בנחת  לו  וידבר  עצמו, 
אתו  דיבר  ואם  לטובתו.  אלא  לו  אומר  שאינו 
שנאמר  תעשה,  בלא  עובר  והכלימו  קשות 
א עָלָיו חֵטְא'. כך אמרו חכמים: יכול  'וְלאֹ תִשָּׂ
אתה מוכיחו ופניו משתנות, תלמוד לומר ולא 
תשא עליו חטא... מכאן שאסור לאדם להכלים 
לומר  צריך  ואין  לבינו,  בינו  אפילו  חבירו  את 
ברבים... וכל המלבין פני חברו ברבים, אין לו 

חלק לעולם הבא".

להוכיח את עמו ישראל 
באהבה

זי"ע  הריי"צ  אדמו"ר  של  קודשו  באגרות 
כיצד  המדריכים  חשובים  יסודות  אנו  למדים 

לומר דברי תוכחה כראוי. 
כך הוא כותב )אגרות קודש ח"ב ע' תעה(: 
וצריכה  שלימה,  תורה  היא  התוכחה  "עניין 
קודם  אשר  מוצאים  אנו  תורה.  פי  על  להיות 
בתורה  נאמר  עמיתך'  את  תוכיח  'הוכח  ציווי 
כן נאמר  'לא תשנא את אחיך בלבבך', ואחרי 
טרם  אשר  הכוונה:  חטא'.  עליו  תשא  'ולא 
שמוכיחים את מי שהוא, צריך המוכיח להרחיק 
מעצמו כל ענין ודבר שיכול לשאת עליו חותם 
של התרגשות, ולכן אומר 'לא תשנא את אחיך 
בלבבך', כלומר בפנימיותך שלא יהיה להמוכיח 
שום רגש שאינו של אהבה, ורק אז יכול להיות 

'הוכח תוכיח'".
רגש  מתוך  לבוא  חייבת  התוכחה  כלומר, 
שתוכחה  ואומר  שם  רבנו  ומוסיף  אהבה.  של 
את  תמיד  פועלת  תורה,  פי  על  שהיא  כזאת 
פעולתה: "ואחרי כן, אם רואים אשר התוכחה 
חטא',  עליו  תשא  'ולא  הנה  פרי,  עשתה  לא 
כלומר: שלא מקבל התוכחה אשם בדבר שלא 
אליך,  האשמה  תייחס  רק  התוכחה,  פעלה 
לא  שבטח  מפני  בדבר.  אשם  המוכיח  שאתה 
היו דברים היוצאים מן הלב, שאלולי כן בוודאי 
שהיו נכנסים ללב, שהלא ברית כרותה לדברים 
היוצאים מן הלב שנכנסים ללב, או שלא נשמר 

התנאי של 'לא תשנא'.
ינוֹת  בִּ אשר  איש  הנה  תוכחה,  בכל  "ולכן 
רמז  או  העוקץ  דבר  כל  להסיר ממנה  צריך  לו 
כדוגמת  התוכחה.  למקבל  שגורם  לעקיצה 
אבר,  באיזה  ל"ע  ניתוח  לעשות  שנגשים  טרם 
בצער  למעט  כדי  הניתוח  מקום  את  מקררים 
הוא  בה  שהכוונה  בתוכחה,  הוא  וכן  הכאב. 
להבריא את הנפש, צריכים למנוע כמה שאפשר 

מלצער, ולחפש רק התועלת שבזה..."
ולומד  רבנו  עובר  יחיד,  אדם  ומתוכחה של 

ממנה קל וחומר לתוכחה כלפי ציבור:
"ואם התוכחה של יחיד כך, בתוכחה של רבים 
על אחת כמה וכמה שצריכים להזהר מעקיצות, 
אבל  שווים,  חסרונותיהם  שאין  אף  הרבים  כי 
ובשׂום  שווים.  וטובם  דעותיהם  אין  מזה  יותר 
מהרבים,  אחד  כל  אצל  הנמצא  הטוב  לב  אל 
רָתִי הפנימית להוכיח מדינה שלימה  הוא נגד הַכָּ
או קיבוץ בני אדם בכלל, בחיסרון של קרירות 

וכדומה".
"ובכלל,  מפז:  יקרות  במילים  רבנו  ומסיים 
הסתכלות בקבוצים  של  רבות  שנים  אחרי 
שונים, של אחינו בית ישראל במדינות שונות, 
והיכרות עם מפלגות וקבוצות ושדרות שונות, 
מעין  הוא  היהודי  לב  אשר  הכרה  לידי  באתי 

בלתי מדוּד...".

נדרשת כאן 
מלאכת מחשבת, 
המצריכה מצד 
אחד להוכיח 
יהודי זולתנו 
ולתקנו, ומצד 
שני בה־בשעה 
גם למצוא את 

הדרך שלא 
לראות את 

הרע שבזולת 
כשלעצמו

כי קרוב     3



גדוש  שבוע  עוד  של  סיומו  לקראת  חודשים,  כשלושה  לפני  זה  היה 
מרצועת  שבג'מייקה,  מונטגו־ביי  בעיר  חב"ד  ובבית  יהודית,  בפעילות 
– שבת  הקריבי, החלו ההכנות לשבת המלכה  הים  מדינות־האי שלחוף 
פרשת נח. בחוץ התנהלו העניינים על מי מנוחות, כיאה לשלווה השוררת 
בדרך כלל באי. השמש ליטפה את גלי הים, הדקלים נעו קלות ברוח על פני 
החולות הלבנים והבריזה נשבה אל חלונות בית חב"ד המקומי בן חמש 

הקומות. 
"ביום חמישי נודע לנו כי מערכת טרופית נוצרה באוקיינוס האטלנטי, 
ועומדת להתרחש סופת הוריקן שכבר קיבלה את השם 'מליסה', כאשר 
הרב  קרוב'  ל'כי  מספר  אלינו",  בדרכה  שהיא  נראה  שלה  המסלול  לפי 
הסופות  כי  התרגש,  לא  איש  "בתחילה  באי.  השליח  רסקין,  יעקב־יוסף 
בג'מייקה הן עניין שבשגרה יחסית. אף אחד לא תיאר שזהו היום השגרתי 

האחרון שנחווה במשך זמן רב... גם למחרת היום, ערב שבת קודש, כאשר 
הדיווחים נעשו תכופים וחמורים יותר, טרם חשבנו שמדובר במשהו חריג 

במיוחד". 
רק במוצאי שבת נודע לתושבי האי כי אכן עומדת להתרגש עליהם סופה 
שונה בהחלט מכל מה שהכירו, ואי לכך גם בבית חב"ד החלו ההכנות 
לקראתה במלוא המרץ. חלונות נאטמו בלוחות עץ ומתכת, רהיטים הוזזו 
זמן הסופה החלה.  נעשה. כעבור  היה לעשות  וכל מה שניתן  ממקומם, 
רוחות וגשם עז פקדו את האי, ביום ראשון הועלתה הסופה לדרגה 2, ועד 
עוד  ימים התחזקו הרוחות  דובר על דרגה 3. לאחר שלושה  הערב כבר 
יותר, ומים החלו להציף את מבנה בית חב"ד. הרב רסקין מיהר להוציא את 
ספרי התורה מבית הכנסת והעבירם לחדר ללא חלונות. רצפת בית הכנסת 

כבר הוצפה, חלונות נפרצו והגשם חדר פנימה.

ץ נְְפ+וֹֹת+ הָָאָָרֶ++ ע כַּ�ַ מֵאַַרְְבַּ�ַ
יצחק הורוויץסיפורים של אור מבתי חב"ד ברחבי העולם

 ובנהרות
לא ישטפוך

תורה מגנא ומצלא. הרב רסקין בלימוד תורה עם יהודי מקומי על 
רקע ההריסות בחצר בית חב"ד, ימים ספורים לאחר הסופה

מה עובר במחשבתו של שליח בעודו מסתגר עם משפחתו בביתו ובחוץ רועמת סופת הוריקן 
עוצמתית המאיימת להחריב את עירו ואת מפעל חייו < כיצד משפיעים על אומות העולם לקיים שבע 

מצוות נח, ומה עלה בגורלו של היהודי שנכלא בסירה רעועה < הרב יעקב־יוסף רסקין מג'מייקה, 
דור שלישי בשליחות, מלקט נשמות ומגלה ניצוצות לבלתי ידח ממנו נדח

4    כי קרוב



רק להחזיק 
מעמד

הסערה  פרצה  ערב,  עם 
"הגישה  עוצמתה.  במלוא 
היא",  לימדנו  זי"ע  שהרבי 
"שבית  רסקין,  הרב  מסביר 
חב"ד צריך להיות רחב ידים - 
גדול אף יותר מהצורך הנראה 
ויביא  יחייב  הגודל  כי  לעין, 
הפעילות.  הגדלת  את  איתו 
בן  מבנה  לנו  יש  לכך,  אי 
אל  מרתף.  כולל  קומות,  כמה 
היה  לא  כבר  כמובן,  המרתף, 
כבר  הכל  כי  להתקרב,  ניתן 
הוצף במים, ולכן עלינו אפוא 
העשויה  העליונה  לקומה 
משפחתו  ובני  הרב  בטון". 
שם  קטן,  בחדר  הסתגרו 

הצטופפו יחד כשהם מחזקים זה את זה.
אם בשעות הראשונות של הלילה נדמה היה שניתן יהיה להחזיק מעמד, 
ככל שהזמן חלף גברה עוצמת הרוחות יותר ויותר. המזרנים שנערמו כנגד 
הפתחים בניסיון לבלום את הרוח והמים, התעופפו לכל עבר ושטו להם 
בניחותא. לוחות העץ שאטמו את החלונות נעקרו בזה אחר זה והוטחו 
למרחקים. שער מתכת עצום נעקר ממקומו, מתקנים סולאריים נעלמו עם 
הרוח ומרפסות גדולות נתלשו בחטף. רעש ההתנפצויות לא פסק לרגע, 
כשלעיתים לא ניתן היה להבחין בין קול הרוח ששאגה בעוצמה מחרידה 

לבין קול קריסת עצים ומבנים סמוכים.
בסולם  ביותר  העוצמתית   -  5 בדרגה  כסופה  התבררה  מליסה  הסופה 
המוכר בעולם למדידת סופות. רוחות שנעו במהירות של 295 קמ"ש היכו 
נתוני הארגון המטאורולוגי העולמי מדובר באחת הסופות  פי  ועל  באי, 
החזקות ביותר שנרשמו אי פעם באזור האיים הקריביים. למעשה, כל מה 
שלא היה מחובר היטב לאדמה עף ברוח. "זו הסופה הקשה בהיסטוריה 
אבל  המקסימום,  דרגת  היא   5 "דרגה  רסקין.  הרב  מספר  האי",  של 
המומחים אומרים שלו הייתה בסולם דרגה 7 או 8, הסופה הייתה זכאית 

לקבל את הדרגה הזו...".
בשלב מסוים חדל גם הגנרטור לפעול, והחשמל נותק לחלוטין. קירות 
מעמד.  יחזיק  לא  הוא  שגם  היה  נדמה  ולרגעים  לרעוד,  החלו  המבנה 
"חשנו בסכנה של ממש", משחזר הרב את התחושות שהתרוצצו בקרבו, 
"אמרנו פרקי תהילים ברצף, פרק אחר פרק, במשך שעות ארוכות. ביקשנו 
גם מכל החברים והמכרים להתפלל עבורנו ולקיים מצוות לזכותנו, כאשר 
בתוך כך עמדנו בקשר עם יהודי האי וניסינו לוודא את שלומם. עוצמת 
הרעש הייתה כה גבוהה, שלא שמענו זה את זה גם כשהרמנו את קולנו. 
במצב שכזה, לא היה אפשר לחשוב כלל קדימה – היינו מרוכזים בהווה. 
רק להחזיק מעמד עוד דקה ועוד דקה, כך במשך שעות. הילדים שאלו 
אותנו בפחד שוב ושוב האם הבית יישאר לעמוד על תילו, ואנו השתדלנו 
לנסוך בהם ביטחון ודברי חיזוק. כשהגנרטור הפסיק לעבוד, הבנו שאנחנו 
באמת  מה  מבין  יהודי  שבהם  רגעים  אלה  שמים.  בחסדי  תלויים  לגמרי 

חשוב בחיים ומה לא...". 

במהלך שעות הסופה התלכדה קהילת יהודי ג'מייקה לתפילה משותפת 
עם הרב רסקין, כאשר במקביל ברחבי העולם התאחדו קרוביהם יחד עם 
ישראל  בית  ואחינו  השלוחים  משפחת  לשלום  בתפילות  יהודים  אלפי 
העומדים מול מלתעות הים. ארגון הביטחון והחירום של שלוחי חב"ד 
משתולל  עוצמתי  "הוריקן  כי  נכתב  בה  מיוחדת,  איגרת  פרסם  בעולם 
חב"ד  שלוחי  קשים.  לנזקים  וגורם  בתים  הורס  בג'מייקה,  אלו  ברגעים 
במקום, יחד עם בני משפחתם, שוהים ברגעים אלו בחדר ביטחון, מנותקים 
מכם  ואחת  אחד  מכל  נבקש  ובתפילה.  באמונה  רק  עטופים  מהעולם, 
לעצור לרגע, לפתוח את הלב ולומר פרק תהילים לשלומם ולביטחונם של 

יהודי ג'מייקה ולשמירה והצלה של שלוחי חב"ד".

ברוך שלא נתננו טרף לשיניהם. הרב רסקין בנאומו בכנס השלוחים העולמי 
בניו־יורק, בו שיתף את אלפי המשתתפים בנס הצלתו

מקוה ישראל ה'. הרב רסקין לצד חותנו הגה"ח רבי ישעיה זוסיא ווילהעלם 
ע"ה, בפיקוח על בניית מקווה הטהרה הראשון בהיסטוריית יהודי האי

עד היהודי האחרון. הסבא הרב 
יהודה־ליב רסקין ע"ה, השליח במרוקו

כי קרוב     5



בונים מחדש
"הרגשנו  רסקין,  הרב  אומר  העולם",  בכל  עלינו  שמתפללים  "ידענו 
את זה בחוש. מתברר כי המרחק הגאוגרפי אינו חוצץ בפני הכוח הרוחני 
של האחדות שהגיע אלינו בתוך כל הכאוס. בשלב מסוים הבנתי שכדי 
ה'  אנו חייבים להיאחז במחשבה אחת בלבד: ברוך  להתחזק בביטחונו 
אנו חיים וקיימים, ועל זה בלבד צריך להודות לקב"ה. כל השאר כבר אינו 

בשליטתנו". 
"לקראת סוף הלילה", הוא ממשיך ומספר על קורות ליל האימים ההוא, 
"כאשר נראה היה שעוצמת הרוחות נעשית נסבלת, שרנו את פרקי ההלל 
בבכי ובשמחה גם יחד, כאשר עם סיום הפסוק 'א־לי אתה ואודך' החלו 

הרוחות להיחלש בהדרגה. היה ברור לנו ששיאה של הסופה מאחורינו".
כאשר הרוחות פסקו והסופה חלפה לה, אספו בני משפחת רסקין את 
עצמם וגיששו את דרכם החוצה. ליבם נחמץ. בית חב"ד הנאה ניזוק בחלקו 
הגדול. גם חוצות האי השתנו לבלי היכר. הרס מוחלט נשקף למלוא העין. 
עצים נתלשו, גגות בתים התעופפו, ג'מייקה כפי שהכירו אותה, נעלמה בן 
לילה. "נותרנו שבועות ארוכים ללא חשמל ומים, כאשר גם הכבישים היו 
חסומים לתנועה, אך ליבנו היה מלא רגש של שמחה והודיה לה' על נס 
הצלתנו. בשבת הראשונה לאחר הסופה נערכה סעודת שבת בבית חב"ד 
מלאה  אך  צנועה  סעודה  זו  הייתה  שימורים.  מקופסאות  מזון  בסיס  על 

בשירה, בדברי אמונה ובהחלטה ברורה: לבנות מחדש את בית חב"ד".
"אנחנו עמלים עתה להקים הכל כמעט מאפס", מתאר הרב רסקין. "יש 
לנו אחריות על המשימה שהופקדנו עליה, ולכן אנחנו לא נסוגים ולבטח 
לא חושבים לעזוב. אנחנו מתאוששים וחוזרים למסלול". ואכן, בשבועות 
הכוללת  ענפה,  יהודית  ופעילות  חיים  שוקק  שוב  חב"ד  בית  האחרונים 
שיעורי תורה קבועים, תפילות כסדרן, סעודות שבת ברוב עם, מסגרות 

חינוכיות־תורניות לילדי האי ועוד.

מה' מצעדי גבר כוננו
יעקב־יוסף רסקין,  סיפורה של משפחת רסקין מרתק כשלעצמו. הרב 
מענדל  מנחם  הרב  אביו,  חב"ד.  לשליחי  שלישי  דור  הוא  שיחנו,  איש 
רסקין, מכהן בשליחות מזה ארבעים שנה במונטריאול, קנדה, וסבו הרב 
מראשוני  היה  "סבי  למרוקו.  הרבי  היה משלוחי  ע"ה  רסקין  יהודה־ליב 
שיגרו  זי"ע  הרבי  "כאשר  רסקין.  הרב  מספר  כולו",  בעולם  השלוחים 
בשליחותו למרוקו, בשנת תש"כ, התגורו במדינה עשרות אלפי יהודים, 
לאחר שהמונים  יהודים  מועט של  נותר מספר  בשנותיו האחרונות  אבל 
עלו לארץ הקודש. כששאלו אותו על עתידו במרוקו, השיב בהאי לישנא: 
הרבי שלחני לכאן וכאן אשאר – ולו בשביל יהודי אחד. לאור זאת, בבוא 
שמדובר  שידענו  אף  על  בג'מייקה,  השליחות  לנו  הוצעה  כאשר  העת, 
בקהילה קטנה שאינה דומה כלל לעיר מונטריאול המעטירה בה גדלתי, 

הלכתי אף אני ברוחו של סבי".
"כשהגעתי למצוות", נזכר הרב רסקין, "סבי עלה עימי לציונו הקדוש 
של הרבי, וביקש ממני שאתחייב ואבטיח לרבי בפי שכיוון שאני נעשה 
לאיש, אפעל בדרכו ובשליחותו בכל אשר אדרש - באש ובמים. אלו היו 
מילותיו של סבי שכה אפיינו את חייו שלו עצמו, וכך כמובן עשיתי. לא 
ידעתי באותה שעה כי ההבטחה הזו שנשאתי בזמן קדוש ובמקום קדוש 
תעמוד לי לחזקני באותן שעות קשות, בהן המים שטפונו והקב"ה בחסדו 

לא נתננו טרף לשיניהם". 
יהודים חיו בג'מייקה מזה מאות שנים  כי  ימי האי מעלה  עיון בדברי 
שחיו  יהודים  בעיר  התגוררו  הספרדי  השלטון  בתקופת  כבר  ברציפות. 
כ־350  לפני  הבריטי  הכיבוש  מאז  אך  השלטון,  פחד  עקב  כאנוסים  בו 
שנה החלו החיים היהודיים לצוץ על פני השטח, כאשר היהודים קיבלו 
את החופש לבנות בתי כנסת, ללמוד וללמד את ילדיהם תורה ולהתנהג 
המנדט  שלטון  תחת  הקולוניאליסטית,  ג'מייקה  אגב,  בגלוי.  כיהודים 
לכך  זכו  בטרם  עוד  זכויות  שוויון  היהודיים  לאזרחיה  העניקה  הבריטי, 
יהודי בריטניה עצמה, ולא פחות משמונה חברי בית המחוקקים הג'מייקני 

היו יהודים.
במאות השנים שעברו הותירו אחריהם יהודי ג'מייקה בתי כנסת ובתי 
עלמין הפזורים ברחבי האי, בעיקר בבירת האי קינגסטאון. במרכז הבירה 
ניצב בית הכנסת 'שערי שלום' העתיק, אחד משני בתי הכנסת היחידים 
שלו  העץ  ורצפת  כהה,  מהגוני  עץ  קורות  משלב  הייחודי  מראהו  בעיר. 
מכוסה חול ים לבן ויפהפה, כמיטב המסורת של בתי הכנסת באזור. בית 
הכנסת פעל עד לשנת תרס"ד, ושעריו נסגרו כאשר אוכלוסיית יהודי האי 

שומרי המצוות הלכה והידלדלה.
"כשהגענו לג'מייקה בפעם הראשונה על מנת לבדוק אם אכן מתאים 
היהודים  אחד  את  לפגוש  ביקשנו  קבוע,  חב"ד  בית  במקום  לפתוח 

המקומיים, רחמים דואק שמו, שנאמר לנו כי הוא מאוד מעוניין בחיזוק 
היהדות באי. לצערנו, התבשרנו שהוא לקה בשבץ מוחי ומאושפז בבית 
רפואה מקומי. נסענו לבקרו, וערכנו היכרות עם קרובי משפחתו שסעדו 
אותו. לאחר מספר ימים טסנו לניו־יורק, ושמנו פעמינו לאוהל ציונו של 
רבנו שם העתרנו תפילה וביקשנו ברכה והכוונה - שיהיה לנו ברור כשמש 
אם זהו מקום שליחותנו אם לאו. שעות ספורות לאחר מכן נודענו על ידי 
נפטר לבית עולמו, ומה רבה הייתה  כי הוא  בני משפחתו של מר דואק 
הפתענו לשמוע מהם כי לפי בקשתו הם מקדישים את ביתו לרשותנו על 
מנת לפתוח בו בית חב"ד... הרגשנו במוחש כי קראנו לה' ונענינו מיידית. 

ידענו שהגענו למקום הנכון".

אחדות ישראל בטהרתה
הכרנו  "כבר  רסקין,  הרב  אומר  תשע"ד",  בשנת  הנה,  הגענו  "כאשר 
עשרות יהודים מביקורנו הקודם, אבל מבחינת יהדות פעילה מדובר היה 
בשממה של ממש. לא היה בית כנסת, לא בית ספר יהודי ולא מזון כשר. 
'ואתם  ועוד נשמות, בבחינת  התחלנו לפעול כשאנו מקבצים אלינו עוד 
ישראל'. קשיי הבראשית לא פסחו עלינו, אבל  בני  תלוקטו לאחד אחד 
תמיד התחזקנו בסיפור ששמעתי מפי רבה של בריטניה, הרב יונתן זקס 
בקודש  רבנו  אצל  ל'יחידות'  להיכנס  זכה  שבצעירותו  סיפר  הוא  ע"ה. 
פנימה, בה פירט את הלבטים שהעסיקו אותו באותה עת. במהלך השיחה 
התבטא הרב זקס כי 'הוא מוצא את עצמו במצב...' - אך הרבי נענה מיד 
והגיב: יהודי לא מוצא את עצמו במצב מסוים, אלא יוצר את המצב במו 
כשר?  אוכל  אין  אם  בעבורי.  למוטו  היה  הללו  הקדושות  המילים  ידיו. 
דואגים למזון כשר. אם אין מניין? מארגנים מניין. אם אין בית ספר יהודי? 

מייסדים אותו".
היהודים המקומיים שמחו לחזות במו עיניהם בתחיית החיים היהודיים 
ילדים  חב"ד.  בית  שהציע  הקהילתיות  לפעילויות  לנהור  והחלו  באי, 
יהודיים מכל רחבי ג'מייקה מילאו את בית חב"ד החדש על מנת להשתתף 
בתוכניות של בית הספר התורני. פרט למבקרים בבית חב"ד עצמו, ישנה 
את  לסעוד  המעוניינים  לתיירים  למהדרין  כשרות  ארוחות  אספקת  גם 
ארוחותיהם בבתי המלון, כאשר גם מזנון ה'הוט ספוט', הממוקם בסמוך 

לחוף, מספק ארוחות כשרות ומזינות לאורך כל ימות השבוע.
עד מהרה המקום הפך צר מלהכיל את היהודיים המקומיים והמבקרים 
ברור  והיה  התיירות,  בעונת  במיוחד  לבית חב"ד,  לנהור  הרבים שהחלו 
ההולכת  הפעילות  את  שישרת  ומרווח  גדול  בניין  להקים  צורך  יש  כי 
ומשגשגת. זמן לא רב עבר ובית חב"ד קם במבנה בן חמש קומות בראש 

גבעה, כאשר כל יהודי מקומי או כזה המזדמן לאי מצא בו את ביתו. 
במשך  "אבל  הרב,  מספר  טהרה",  מקווה  להקים  מאודי  בכל  "רציתי 
זמן רב הכסף שהיה ברשותי הספיק רק בשביל חפירת הבור... בסופו של 
דבר התחלנו בעבודה, ובחסדי ה' כעבור שנה הצלחנו לחנוך אותו, ומאז 

פתיחתו הוא בשימוש רב על ידי יהודי המקום".
"המטרה שלנו", מגדיר הרב את שליחותו במשפט אחד, "היא לענות 
על כל צורך של כל יהודי. אם זה בקיום מצווה חד־פעמית, ללמוד תורה 
יחד, לספק מזון כשר וחינוך יהודי, ועוד ועוד. מדי שבוע אני מקדיש יום 
אחד לנסיעות ארוכות כדי לפגוש עוד ועוד יהודים ברחבי האי ולהביא את 

דבר ה' אליהם. 



"ברוך ה', כל יום גדוש בעשייה. בעונת החורף פוקדים אותנו יהודים 
רבים הבאים מארה"ב לנפוש באי, ואנו חשים כי זכינו במתנה מן השמים 
לשמש כתובת הפתוחה לכל נשמה יהודית באשר היא. מי שייכנס לאולם 
הסעודות בבית חב"ד בליל שבת קודש, יפגוש יהודים מכל קצווי העולם 
ומכל גווני הקשת: יהודי מקומי בעל שיער ארוך היושב לצד חסיד חבוש 
שטריימל, ועוד שילובים דומים בלתי־אפשריים לכאורה, אבל כך נראית 
 - אחדות ישראל בטהרתה. אנו מרגישים כי אנו מגשימים את שאיפתנו 
להוות מקור אור, מקום בו כל יהודי יכול להתחבר בו לאביו שבשמים, 

לנשמתו הצמאה ולאחיו בני ישראל באשר הם".
ע"ה,  חותני  היארצייט של  יום  "חל  רסקין,  אומר הרב  אלו",  "בימים 
הגה"ח רבי ישעיה זוסיא ווילהעלם, שכיהן שנים רבות כראש המתיבתא 
'אהלי תורה' חב"ד בברוקלין. הוא היה חסיד אמת, אוהב ישראל ואיש 
הרי"ם  החידושי  של  אמרתו  על  רבות  חוזר  היה  הוא  פעלים.  רב  מעש 
אחיו  את  איש  ראו  "לא  נאמר  בה  חושך,  מכת  בעניין  השבוע  לפרשת 
ולא קמו איש מתחתיו". החושך הנורא מכל הוא כאשר איש אינו רואה 
את אחיו ואינו מושיט לו יד בעת צרתו. וההתעלמות מצרתו של הזולת 
גורמת שגם לו עצמו לא תהיה תקומה - "ולא קמו איש מתחתיו". אני חש 
שהפתגם הזה הוא תמצית שליחותנו כאן, לראות איש את אחיו ולהקים 

ולהגביה זה את זה למעלה מעלה".
אם לא די בכל זה, הרב רסקין עוסק בין השאר גם בהפצת שבע מצוות 
בני נח בקרב תושבי האי. "הרבי הורה כי בזמננו זהו מתפקידם של בני 
ישראל, כדברי הרמב"ם )בהלכות מלכים( 'ציווה משה רבנו מפי הגבורה 
לכוף כל באי עולם לקיים מצוות שנצטוו בני נח' – דבר שלא התאפשר 
במשך דורות רבים בהם בני ישראל היו במעמד נחות בין הגויים והייתה 
גם סכנה בדבר, אבל עתה רבים־רבים מאומות העולם מבקשים לשמוע 
את דבר ה', והתגובות שאנו מקבלים מדברות בעד עצמן. בהתאם לכך, 
יום  על  יכריז  האנגלי,  הממשל  מטעם  הממונה  האי,  שמושל  גם  פעלנו 
במצוות  והלימוד  העיסוק  להגברת  כיום  בניסן,  י"א  הרבי,  של  ההולדת 
בנושאים  המקומית  בעיתונות  טורים  פעם  מדי  מפרסם  גם  אני  נח.  בני 
אלו, וברי לי שהמודעות הגבוהה בקרב האוכלוסייה בעניין מצוות בני נח 
מחוללת השפעה רבה גם במניעת אנטישמיות נגד יהודי האי וגם בתמיכה 

ביהודי ארץ הקודש".

כלא בלתי מתוכנן
חב"ד  בית  מקורות  אור  של  לסיפור  להאזין  נפנה  כמנהגנו,  ועתה, 

בג'מייקה. 
הסיפור המרתק הזה התחולל לפני מספר שנים, בימי מגפת הקורונה 
העולמית. עמית מנדל, אמן יהודי צעיר מתל אביב, טייל במסגרת הטיול 
שלו, בו ביקש להקיף את העולם, באזור האיים הקריביים. הוא הגיע לאי 
מרטיניק, שם פגש ימאי איטלקי שהיה בעליה של מפרשית קטנה, והוא 
הצטרף עימו לשיט לעבר מדינת קובה תמורת סיוע על הסיפון. להוותם, 
כך  והאיטלקי,  הסירה,  את  תקפה  קשה  סופה  ההפלגה,  של  בעיצומה 
ניזוקה ובקושי רב הגיעו עימה  התברר, לא ידע להשתלט עליה. הסירה 
בשלום לחופי קובה, רק כדי לגלות שהמדינה סגרה את גבולותיה בשל 

מגפת הקורונה, ואין יוצא ואין בא...
בלית ברירה, החליטו השניים להמשיך הלאה ולנסות למצוא מקום 
לעגון בו. כך הם שטו לחופיה של הרפובליקה הדומיניקנית, אבל גם 
הים כשהחיילים המקומיים  אל  לשוב  נאלצו  והם  הגבולות  נסגרו  שם 
שהוצבו לאורך קווי החוף כיוונו אליהם את רוביהם. כך הם שטו מאי 
לאי במרחב הים הקריבי, כאשר שוב ושוב הדלת הייתה סגורה בעדם. 
גם כשהגיעו לג'מייקה וביקשו לרדת אל החוף נענו בסירוב מוחלט, אך 
בשל הנזקים שנגרמו למפרשית הם לא יכלו להמשיך במסעם המפוקפק. 
כך נתקעו להם השניים בים הקריבי על המפרשית ההרוסה, כשכל יום 
הולך ונעשה קשה יותר מחברו. המזון והשתייה הלכו ואזלו, ומה שהציל 
את חייהם ומנע מהם לגווע ברעב היה אי קטן ושומם שלצדו עגנו, שם 
מצאו למחייתם בננות, אגוזי קוקוס ומנגו, עליהם התקיימו מספר ימים. 
האיטלקי  דעתו של  הנפשי השתבשה  והלחץ  התנאים הקשים  בשל 
עליו והוא אף ניסה לפגוע במנדל. בראותו כי לא יוכל להמשיך לשרוד 
עוד זמן רב במצבו זה, הפנה מנדל קריאות לעזרה דרך מערכת הקשר 
אז,  לו.  לסייע  ששה  שלא  בג'מייקה  המקומית  המשטרה  אל  בספינה 
באותם רגעי משבר, נזכר מנדל בזהותו היהודית ומיד חשב כי הוא כבר 
יודע מי יוכל לסייע לו. הוא דיווח למשטרה כי הוא יהודי מישראל, והוא 
מבקש לאתר את שליח חב"ד בג'מייקה, כשהוא בטוח שהוא יסייע לו. 

אני  "כשגם  הרב,  מספר  עת",  באותה  בניו־יורק  הייתי  עצמי  "אני 
מסורב כניסה לג'מייקה, בשל הגבלות הימים ההם. עם זאת, הצלחתי 
לשוחח טלפונית עם מנדל. הוא שיתף אותי בתחושתו כי הוא חש אסיר 
אינו  אבל  היפהפה,  מהאי  נגיעה  במרחק  הוא  לדבריו  עדן'.  בגן  ב'כלא 
מורשה לעשות צעד אחד פנימה. ובכן, ראשית, דאגתי לו מרחוק למשלוח 
של מזון כשר שהגיע עד לסירתו, כולל מצרכים בסיסיים נוספים וכרטיסי 
חג הפסח  בני משפחתו.  עם  על קשר  יוכל לשמור  טלפון שבאמצעותם 
עדיין  בה־בעת  אבל  לפסח.  למצות  גם  לו  דאגתי  וכמובן  והתקרב,  הלך 
נשקפה סכנה מוחשית לחייו – ופתרון למצבו אַין. הוריו הדאוגים טלפנו 
אלי והתחננו שאעשה למענו, היינו צריכים להציל את חייו, ואכן ניסיתי 
פניתי לכל מי שעלה בדעתי שיכול  לפעול בכל דרך אפשרית לחילוצו. 
לעזור, כולל כל שר בממשלה שהכרתי, אך לצערי הגדול יום נקף יום ללא 

כל מוצא מהסבך".
התקולה,  המפרשית  על  לכוד  מנדל  עמית  היה  וחצי  מחודש  למעלה 
בלי בדל של מידע מתי תסתיים הסאגה אליה נקלע. לאחר ימים רבים של 
מאמץ שלא נשא פירות, נכנס הרב רסקין לציונו של הרבי והתפלל שיזכה 
לסייעתא דשמיא להציל את מנדל האובד. "חזרתי לאכסנייתי", הוא נזכר 
בהתרגשות, "והנה קיבלתי שיחת טלפון מעורך הדין בג'מייקה ששכרתי 
למענו, והוא הודיע לי שמנדל קיבל אישור לרדת אל החוף בג'מייקה, שם 
יושם בבידוד עד שיקבל את האישור הסופי להגיע ארצה דרך ניו־יורק. 

ברוך ה', הדרך הביתה נפרצה".
מנדל ירד לחוף והתמקם בבית מקומי שהרב רסקין שכר למענו, כאשר 
בינתיים ארגן עבורו הרב כרטיס טיסה מג'מייקה לניו־יורק, ומשם טיסת 
המשך לישראל. כאשר מנדל הגיע לניו־יורק, השניים נפגשו בהתרגשות 
ובשמחה. מנדל הודה בכל ליבו לרב רסקין על המאמצים שהשקיע עבורו, 
והרב רסקין כדרכו של כל שליח שאל את מנדל אם ירצה להניח תפילין. 
"לא הנחתי תפילין מאז יום בר־המצווה שלי", סיפר מנדל, "ועכשיו אני 
בהחלט מעוניין בכך. יתירה מזו: מהיום והלאה אני רוצה להניח תפילין 
במשך כל חיי! היו רגעים על הסירה – סיפר מנדל – בהם חשתי שאלו 
 – אנצל  העולם שאם  לבורא  אך הבטחתי  אדמות,  עלי  רגעיי האחרונים 
חיי.  ימי  כל  מצווה אחת  ולו  לקיים  ולהתחיל  אליו  לשוב  אעשה מאמץ 
ואכן, חשתי כל העת את יד ההשגחה הסוככת עלי, ועתה אני מקבל על 

עצמי להניח תפילין בכל יום". מי כעמך ישראל, גוי אחד בארץ. ■

 נר מצוה ותורה אור. פעילות שגרתית בבית חב"ד ג'מייקה

כי קרוב     7



"לימוד 
הרמב"ם 
שינה את 

חיינו"

אשריכם תלמידי חכמים: לרגל סיום מחזור הלימוד היומי בספר משנה־תורה הוא 
הי"ד החזקה להרמב"ם על שני מסלוליו – השנתי והתלת־שנתי – והתחלת המחזור 
לשיחה  ומגידי־שיעורים  קבועים  לומדים  קרוב'  'כי  כינס  בשעטומ"צ,  החדש 
כ"ק אדמו"ר  של  הנודעת מיסודו  הלימוד  תקנת  של  ייחודיותה  אודות  מאלפת 
מלשון  ההתפעמות  בכל הלכה,  היגיעה אל העומק הטמון   • זי"ע  מליובאוויטש 
האושר  כולה,  התורה  כל  להקפת  הדרך  במעלה  האתגרים  החיבור,  של  הזהב 

שבקביעות הלימוד היומי והקשר הבלתי־אמצעי עם הנשר הגדול • בְּחזֶֹק יָד 
יצחק הורוויץ



א
והפעם  הזה,  המאורע  מתרחש  שנים  לשלוש  חת 
השנה  ראש  הבעל"ט.  בשבט  עשר  חמישה  ביום 
לאילנות יהווה גם יום שמחה לכל המחזיקים בעץ 
המסלולים  שני  יתאחדו  בו  התורה,  של  החיים 
בלימוד הי"ד החזקה להרמב"ם – מחזור הלימוד 
שנים,  לשלוש  אחת  המסתיים  ליום  אחד  פרק 

ומחזור הלימוד בן שלושת הפרקים ליום המסתיים אחת לשנה. 
כשעל  המסלול  בתחילת  לדרכם  שיצאו  ישראל  אלפי  רבבות 
 – חיבורו  בראש  הרמב"ם  שקבע  הפסוק  מילות  שפתותיהם 
ל  כׇּ אֶל  יטִי  הַבִּ בְּ אֵבוֹשׁ  לאֹ  אָז   – מהותו  את  כך  כל   המאפיינות 
יהגו בחרדת קודש המהולה בשמחה לגמרה של תורה  מִצְותֶיךָ, 
את סיומן של הלכות מלכים העוסק בהגדרתה של גאולת ישראל 

ודיני מלך המשיח:
קנאה  ולא  מלחמה,  ולא  רעב  לא  שם  יהיה  לא  הזמן  ובאותו 
מצויין  המעדנים  וכל  הרבה,  מושפעת  תהיה  שהטובה  ותחרות, 
כעפר, ולא יהיה עסק כל העולם אלא לדעת את ה' בלבד, ולפיכך 
יהיו ישראל חכמים גדולים ויודעים דברים הסתומים וישיגו דעת 
בוראם כפי כח האדם, שנאמר כי מלאה הארץ דעה את ה' כמים 

לים מכסים.
נשלמו הלכות מלכים והחיבור כולו, ברוך שאמר והיה העולם 

בפרטו ובכללו.

יִהְיֶה חִבּוּר זֶה מְקַבֵּץ לְתוֹרָה שֶבְּׁעַל פֶּה כֻּלָּהּ
זה התחיל אצלם בקבלה קטנה, כמעט שולית למראית עין: לא 
'סדר' שלם, לא מסכת חדשה, לא יעד יומרני. רק פרק אחד בכל 
יום, בלי יוצא מן הכלל. אבל מאותה קבלה צנועה נולד תהליך 

כזה  ומשנה־חיים,  עמוק  ארוך, 
שהשפיע לא רק על מכלול העיסוק 
בתורה למקצועותיה אלא  האישי 
על  גם  כמו  הסביבה,  כל  על  גם 
שיצאו  לומדים  רבות של  עשרות 
להקפת  המסע  אל  בעקבותיהם 

הלכות כל מצוות התורה. 
הלימוד  מחזור  סיום  לרגל 
מכלי  עדויות  לשמוע  חפצנו 
הלומדים.  של  מפיהם  ראשון, 
עזריאל  הרב  עם  אפוא  שוחחנו 
כהן המוסר שיעור קבוע ברמב"ם 
בגבעת זאב, הרב יאיר רדאעי ראש 
העין,  בראש  שיעור  ומגיד  כולל 
והבחור החשוב אלעזר מנחם חזן 

מירושלים היוזם ומארגן חבורות לימוד ברמב"ם היומי בקרב בני 
הישיבות. כל אחד מהם אינו רק לומד מן השורה, אלא גם עסוק 

בזיכוי הרבים והפצת תקנת לימוד הרמב"ם. 
היומי  ללימוד  ביניכם  החיבור  נוצר  כיצד  אותם:  שאלנו 

ברמב"ם, ובאיזה אופן הוא משפיע על חייכם?
ומספר  פותח  הסדר",  על  הרמב"ם  את  ללמוד  רציתי  "תמיד 
ללמוד  וחלמתי  תורה  במשנה  לעיין  מאוד  "אהבתי  כהן,  הרב 
ולסיים את הספר כולו. התחלתי במלאכה הגדולה כבר לפני 25 
של  עולמו  תוך  אל  וצוללים  נפגשים  והיינו  חברותא,  עם  שנה, 
הרמב"ם. אבל כפי שקורה לעתים, החברותא הופסקה כעבור זמן 
עקב נסיבות שונות. השנים עברו להן, החיים המשיכו לכיוונים 

שונים, אבל הרצון להשלים את לימוד הרמב"ם לא נעלם ממני. 
"כך הדבר נמשך עד שהגיעה מגפת הקורונה לעולם. אלו היו 
זה  והחלטתי:  נאלץ ללמוד לבדו,  ימים מורכבים בהם כל אחד 
למדתי  נפשי.  שחשקה  את  להגשים  הרמב"ם,  את  ללמוד  הזמן 
חברותא  עצמי  על  לקחתי  כך  ואחר  טוב,  כי  וראיתי  רב  במרץ 
חדשה שהביאה אותי ליתר מחויבות, ולאחר מכן הוספתי ופתחתי 
זכינו לעבור  ה'  שיעור קבוע בהשתתפות קהל רב, עד שבחסדי 
היה  הלימוד  הי"ד.  ספרי  ארבעה־עשר  כל  על  הראשונה  בפעם 
טוב ומתוק ומרחיב את האופקים, ולכן חזרתי והמשכתי גם בפעם 
השנייה, ובעזרת ה' נזכה להמשיך עוד. זו עבודה רבה לעבור על 

כל אלף הפרקים המכילים את כל הלכות התורה, אבל כשעושים 
במשימה,  ועומדים  מצליחים   – מסודרת  ובצורה  בהתמדה  זאת 

והסיפוק כמובן עצום".
המודעות  מלוח  התחיל  "הכל  רדאעי,  הרב  אומר  "אצלי", 
לימוד  אודות  המדברת  פשוטה  מודעה  ראיתי  השכונתי. 
המחזור  מתחיל  מתי  וביררתי  בעיניי  חן  מצא  העניין  הרמב"ם. 
בלבד.  שבוע  בעוד  מפתיעה:  הייתה  שקיבלתי  והתשובה  הבא, 
החלטה  הייתה  זו  לדרך.  לצאת  החלטתי  המדויק  התזמון  בגלל 

אינטואיטיבית, הרגשתי שזה עבורי הדבר הנכון בזמן הנכון. 
"באותה תקופה העברנו את מקום מגורינו לראש העין, והחלטתי 
לייסד במקום שיעור קבוע ברמב"ם. מה שהתחיל כשיעור קטן 
התפתח במהירות למוסד הרבה יותר גדול ומשמעותי. השיעורים 
החלו להתקיים גם בבתים פרטיים של בעלי־בתים בקהילה, כשהם 
מתובלים באווירה חמה וביתית בה אנשים מרגישים נוח לשאול 
שאלות ולהיות חלק פעיל מהלימוד. השיעורים נערכים במהלך 
השבוע ובשבתות, והפכו לחלק בלתי נפרד מהשגרה הקהילתית. 
אלא  הכנסת,  בבית  תורה  שיעור  עוד  כאל  אינו  לשיעור  היחס 
כאל חוויה משותפת המקרבת בין הבריות ואף כזו שהופכת את 

הלימוד לחלק מהחיים היום־יומיים".
"בילדותי", מספר חזן, "כמו רבים מבני גילי היו לי ימים של 
הימים,  באחד  ואז,  רגילים.  ועיסוקים  שעשועים  לצד  רצינות 
הגיע לידיי פרסום על לימוד הרמב״ם היומי. הרעיון תפס אותי: 
אנשים מכל הגילאים ומכל גווני הקשת התורנית לומדים בכל יום 
פרק אחד בהתמדה, ורוכשים ידיעה בכל הלכות התורה כולה! 

החלטתי בכל מאודי שאני חפץ להיות חלק מהם.
"בהתחלה זה לא היה כה פשוט. לימוד הרמב״ם הוא דבר רציני 
והשקעה,  ריכוז  הדורש התמדה, 
מחפש  תמיד  לא  ז׳  בכיתה  וילד 
חוק  בסיום  לימודי  תוכן  עוד 
אבל  התורה,  בתלמוד  לימודיו 
שבדבר  האתגר  מפאת  דווקא 
לנסות.  והחלטתי  התלהבתי 
והתחלתי  הרמב״ם  את  פתחתי 
הצטרפתי  זמן  וכעבור  ללמוד, 
מבחנים  של  לימודית  למסגרת 
ללמוד  התחלתי  ואף  סדירים 
אחרי  ערב  עשינו  כך  בחברותא. 
אחר  פרק   - עקבי  בתהליך  ערב, 
פרק, בלי דילוגים ובלי ויתורים. 
קבלה  קיבלנו  מסוים  בשלב 
לפני  לישון  הולכים  לא  ברורה: 
בימים  רמב״ם.  פרק  שלומדים 
רגילים המאמץ לא היה כה רב, אך האתגר האמיתי הגיע בערבי 
מתערערת  המסגרת  בהם  הזמנים  בין  ובימי  בשבתות  שבתות, 
הרצינות  נבחנה  שם  דווקא  אבל  אחרת,  אווירה  לחיים  ונכנסת 
למדנו  לפעמים  לבד,  למד  מאיתנו  אחד  כל  לפעמים  שלנו. 
בטלפון, לפעמים הסתפקנו ברבע שעה־עשרים דקות בלבד, אבל 

לא ויתרנו!" 

בְּלָשׁוֹן בְּרוּרָה וְדֶרֶךְ קְצָרָה
איך שומרים באמת על העקביות וההתמדה? מה תוכלו לייעץ 

לחבריכם בעניין זה?
"החברותא ומציאת המסגרת מסייעות מאוד לקביעות", אומר 
'שיננא' העורך מבחנים קבועים,  הרב כהן. "מסגרת כמו מפעל 
מצטרף  רדאעי  הרב  ההתמדה".  על  השמירה  את  מאפשרת 
לדברים ומעיר כי "העובדה שאתה מלמד שיעור בעצמך לאחרים 

או משתתף בשיעור קבוע, מסייעת לך לא לדלג על הלימוד".
'ומתלמידי  "האומרים  חזן,  אומר  חכמינו",  בדברי  נזכר  "אני 
אותו  לַמד   – לעצמך  דבר  לחדד  רוצה  אתה  אם  מכולם'.  יותר 
לאחרים. אני משמש כרכז המעודד גם אחרים ללמוד ואני בעצמי 
לומד איתם. עצם הפעולה הזו יצרה אצלי חיוב פנימי. אי אפשר 

לרמב"ם שפה מאוד בהירה, 
נעימה וקולחת. לכן כשאתה 

לומד רמב"ם, אתה לא מתעכב 
על פענוח המילים או הניסוח 

אלא יכול מיד להתמקד בתוכן 
עצמו, בהלכה, בעומק הדברים



לדבר על לימוד אם אתה לא מחובר אליו בעצמך. במקביל, התגובות 
לא איחרו להגיע. רבים־רבים ניגשו אלי ואמרו לי שקיבלו על עצמם 
ללמוד רבע שעה ביום, אבל רבע השעה הפך לשעה... הרמב"ם סוחף 

אותך אליו".
למה דווקא רמב"ם? הרי יש אינספור אפשרויות ללימוד תורה יומי 
– גמרא, שולחן ערוך ועוד. מה מיוחד ברמב"ם שהלהיב אתכם כל כך 

ומדרבן אתכם להמשיך יום אחר יום?
"ספר משנה תורה כשמו כן הוא – הוא מקיף את הלכות התורה 
הרמב"ם  של  מטרתו  הייתה  זו  "ואכן  כהן,  הרב  מסביר  כולה", 
בחיבורו, כפי שהוא מאריך בכך בהקדמתו. בלימוד זה אתה נחשף 
תחומים  יש  אליהם.  מגיע  היית  לא  שבלעדיו  הלכתיים  לנושאים 
כן, משנה  נוצרה רק בזכות הרמב"ם. כמו  בתורה שהיכרותי עמהם 
תורה הוא גם בסיס להלכות שנפסקו לשולחן ערוך. אבל מעבר לכך 
יש חלקים שלמים ברמב"ם שאינם בשולחן ערוך, ואלו מקצועותיה 
של תורה שכל יהודי צריך להכיר, ללמוד ולדעת כחלק מקיום מצות 

ידיעת התורה כולה.
"אגב, למרות שהחיבור הוא ברובו הלכתי טהור, הרמב"ם משלב – 
בעיקר בסיומי הלכות וספרים, אבל גם תוך כדי לימוד – ענייני מוסר 
בסוף  למשל  כמו  מעוררת־לב,  ובצורה  המיוחד  בניסוחו  והשקפה 
לעשות  שבאה  תורה  של  בשבחה  מדבר  הוא  כאשר  חנוכה  הלכות 

כל  לאורך  וכמובן,  בעולם.  שלום 
הרמב"ם  של  השפה  כולו  החיבור 
צחה  במינה,  מיוחדת  היא  בעצמה 
מכונה  שהיא  פלא  לא  ובהירה. 

'לשון הזהב'". 
רדאעי,  הרב  משיב  "ראשית", 
והמגוון של  "יש לציין את העושר 
בספרו.  מציע  שהרמב"ם  התכנים 
כאמור, משנה תורה כולל היקף של 
התורה כולה, לאורכה ולרוחבה וגם 
הלכות  את  לדוגמה  קח  לעומקה. 
עוסק  הרמב"ם  בהן  התורה,  יסודי 
בעיקרי האמונה במציאות ה', לצד 
השמים,  גרמי  של  עניינם  ליבון 
ומבנה  הבריאה  יסודות  הגלגלים, 

היקום. כמו כן, בהלכות קידוש החודש הלומד נחשף לחכמת התכונה 
זהו  וידיעת פרטי מולד הלבנה.  ולדרכי עיבור החודש  נאמן  ממקור 
ידע שלא תמצא בשום ספר הלכה אחר, ובלשון נהירה שכזו. זהו ידע 

בעל ערך עצום בכל צדדיה של התורה. 

"מלבד ההקשר הפרטי, כל נושא שאתה לומד ברמב"ם אתה מבין 
גם בהקשר רחב יותר, במבט מקיף הרואה את התמונה הגדולה. כאשר 
לומדים את כל פרקי הלכות שבת, למשל, אין זה רק עניין של ידיעת 
ההלכה היבשה אלא גם של הבנת המבנה, של הכרת ההיגיון הפנימי, 
של חיבור בין הפרטים לכלל השלם. כל פרק מוסיף לך מידע ומעמיק 

את ההבנה. 
"מעבר לכך שכבן לעדת תימן לימוד הרמב"ם הוא לימוד עיקרי 
עבורי, שכן העדה נשענת על פסקיו באופן עקבי, הנה כל מי שעובר 
במשך מחזור שלם על הרמב"ם, למעשה עובר במקביל על ארבעת 
חלקי השולחן ערוך שהרי הרמב"ם הוא מקור לרוב הסעיפים בשולחן 
ערוך. זאת אומרת, כאשר אתה לומד רמב"ם, אתה לומד את היסודות, 

המקורות והבסיס שעליהם בנוי עולם ההלכה כולו. 
מלומדי  שרבים  בנושאים  עוסק  הרמב"ם  זאת,  מלבד  "כמובן, 
טומאה  דיני  שיטתית:  בצורה  אליהם  נחשפו  לא  לעולם  התורה 
וטהרה, שופטים, מלכים ומלחמות, סנהדרין וקרבנות, עבדים ויובלות 
ועוד ועוד. אלו תחומים שלרוב לא נלמדים בישיבות אבל הם חלק 
את  להזכיר  שלא  אפשר  אי  כן,  כמו  ההלכה.  מידיעת  נפרד  בלתי 
הנושא של ימות המשיח שבהלכות אלה מנסח הרמב"ם משנה ברורה 
הלכות  או  למעשה,  כהלכה  בישראל  גדול  בהן  עסק  שלא  בסוגיות 
דעות העוסקות בתכונות האופי הראויות לו לאדם ובהנהגתו הנכונה 
מקורות  ישנם  כמובן,  חייו.  באורחות 
והנהגה,  מוסר  דרכי  ללימוד  נוספים 
בצורה  זאת  מציג  הרמב"ם  אבל 
מעולם  וכחלק  ומסודרת,  שיטתית 

ההלכה עצמו.
אחד  זאת,  הזכירו  וכבר  "לדידי, 
היתרונות הגדולים של לימוד הרמב"ם 
הוא ההיכרות עם השפה שלו. לרמב"ם 
וקולחת.  נעימה  בהירה,  מאוד  שפה 
לא  אתה  רמב"ם,  לומד  כשאתה  לכן 
מתעכב על פענוח המילים או הניסוח 
אלא יכול מיד להתמקד בתוכן עצמו, 
אחד  כל  הדברים.  בעומק  בהלכה, 
יכול לגשת את המלאכה, גם אם אינו 
אין  קומה.  שיעור  בעל  חכם  תלמיד 
צורך לומר שיש בפסקיו ובניסוחו גם 
עומק רב ומקום להתגדר ולהתפלפל בו, אבל הבסיס, המבנה והשפה 
נגישים וברורים לכל. אדם יכול לפתוח את הרמב"ם ולהתחיל ללמוד 
בעצמו. כמובן, תמיד עדיף להסתייע בתחילת הדרך בהדרכה על ידי 
ופירוש, אבל עצם היכולת ללמוד גם  מגיד שיעור או בספרי ביאור 
באופן עצמאי היא משמעותית מאוד ומנגישה את עולמו של הרמב"ם 

לכל אחד".
כתב  הרמב"ם  "הרי  חזן.  אומר  הדברים",  עם  מאוד  מזדהה  "אני 
את ספרו – כפי שמפרש בהקדמתו – 'שיהיו כל הדינין גלויין לקטון 
ולגדול'. החיבור הזה נועד לכל גיל, מקטן ועד גדול. כאמור, אישית, 
אני התחלתי ללמוד רמב"ם עוד טרם הגיעי למצוות, ומשנה לשנה 
אני לומד ורואה שהרמב"ם כתוב בלשון המתאימה לכל אחד 

לפי גילו ולפי רמת ידיעותיו והבנתו".

שֶתְּׁהֶא תּוֹרָה שֶבְּׁעַל פֶּה כֻּלָּהּ סְדוּרָה 
בְּפִי הַכּלֹ

האם בכל מחזור למדתם דברים חדשים 
שלא למדתם במחזור הקודם?

כהן  הרב  משיב  "בהחלט", 
נחרצות, "ניתן להתעמק בדברי 
אינסופי".  באופן  הרמב"ם 
"גם עבור מי שלמד תורה 
מציע  רבות  שנים 
עומקים  הרמב"ם 
חדשים", אומר הרב 

יש חלקים שלמים ברמב"ם 
שאינם בשולחן ערוך, ואלו 
מקצועותיה של תורה שכל 
יהודי צריך להכיר, ללמוד 
ולדעת כחלק מקיום מצות 

ידיעת התורה כולה

10    כי קרוב



היומי  הלימוד  רבות  פעמים  חדש.  משהו  לומד  תמיד  "אני  רדאעי. 
מגיע לדיונים הלכתיים מורכבים. ניתן אמנם להסתפק בלימוד שטחי, 
אבל מי שרוצה לעיין ולהבין באמת – יש לו יריעה רחבה לעסוק בה".

האם לימוד הרמב"ם הוסיף לכם אישית גם בהקשרים אחרים מחוץ 
ללימוד?

אומר  כולה",  התורה  כלל  את  להבין  מסייע  הרמב"ם  "כאמור, 
מופלאה. עשרות  דשמיא  סייעתא  בכך  רואה  אני  "בכלל,  כהן.  הרב 
ברמב"ם  הסדיר  בלימוד  שהגעתי  לאחר  שבדיוק  לי  אירע  פעמים 
להלכות מסוימות והבנתי אותן לאשורן, הייתי נתקל בסניף לנושאים 
אלה באחד משאר השיעורים שאני מלמד, ורק מתוך דברי הרמב"ם 
הכרתי את הדברים וידעתי כיצד לגשת אליהם. במקרים כאלה, מול 

פותח  הייתי  הלומדים  של  עיניהם 
להם  וקורא  הרמב"ם  את  מיידית 
ביחס  גם  כך  בלשונו.  הדברים  את 
שנתקלנו  סתומים  מושגים  מיני  לכל 
מקרב  שנשאלתי  או  בשיעורים  בהם 
השומעים, זכיתי לעזרתו הצמודה של 
הרמב"ם מן השמים שאלמלי היא לא 
הייתי מוצא ידיי ורגליי בעניינים אלו. 
הקודם  הלימוד  במחזור  אגב,  דרך 
חג  בתקופת  בדיוק  פלא:  דבר  היה 
ובשנת  סוכה,  ענייני  למדנו  הסוכות 
וכן  שביעית,  דיני  למדנו  השמיטה 

הלאה. דבר בעתו מה טוב".
ביותר  המרגשים  הדברים  "אחד 
רדאעי,  הרב  אומר  היומי",  בלימוד 
ממלא  שהוא  והסיפוק  האושר  "הוא 

כולל  ראש  לי  סיפר  כשבועיים  לפני  הלומדים.  של  חייהם  את  בהם 
ממכריי שבקרוב, עם סיום מחזור הלימוד של שלושה פרקים ליום, 
שלוש  בתוך  השלישית  בפעם  תורה  משנה  את  להקיף  יסיים  הוא 
שנים! בתלת זימני הווי חזקה, והשמחה שממלאת אותו לא תתואר".
"כאשר לומדים סוגיה בגמרא", מסביר חזן, "יש לעיתים תחושה 
של ערפול: מה טעמו של כל מאן־דאמר, מהו המהלך השלם ואיך 
כיצד הוא  רואים  הדברים מסתדרים בסוף. אך כשמגיעים לרמב״ם, 
מתבהרת,  התמונה  פתאום  ובהירה.  קצרה  בלשון  הכל  את  מסכם 
יותר. זה  ומשם החזרה לדף הגמרא נעשית בצורה מסודרת ושלווה 
נתן לי הצלחה גדולה יותר בהבנת הסוגיות הנלמדות בישיבה. בכל 
פעם שאני מגיע לנידון חדש בגמרא שאני חש שהוא עמום בפניי – אני 
מעיין ברמב"ם ומבין כיצד הוא ניגש לדברים, ואז הלימוד שלי הוא 

אחר לגמרי". 

שֶיִּׁהְיוּ כָּל הַדִּינִין גְּלוּיִין לַקָּטָן וְלַגָּדוֹל
לאור נסיונכם, עד כמה הלימוד הקבוע באופן מחזורי מסייע ומועיל 

בלימוד הרמב"ם?
את  מסיימים  מוגדר  זמן  שבתוך  בידיעה  מאוד  רבה  תועלת  "יש 
נותן תחושה של התקדמות,  "זה  כל משנה תורה", אומר הרב כהן. 
של הישג, של סיפוק. זה גם מאפשר ללומד לחזור ולעבור שוב על 
יותר. המבנה היומי גם הוא  הדברים, ובכל פעם עם הבנה מעמיקה 
חשוב: בכל יום לומדים משהו חדש. זה לא לימוד שמתרכז בעמוד 
ורציפה  מתמדת  התקדמות  זו  ארוך.  לזמן  אחת  בסוגיה  או  אחד 
אותך,  מחייב  בדרכו,  הקבוע,  הלימוד  שלמה.  להקפה  המביאה 
וכשלוקחים את הלימוד ברצינות זוכים לסייעתא דשמיא שהקביעות 

לא תזוז ממקומה".
"כאשר  רדאעי,  הרב  משיב  מחייבת",  שהמחזוריות  לכך  "מעבר 
ישנה קבוצת אנשים הלומדים כולם יחד פרק זהה, ביכולתך לשאול 

ולדבר בלימוד עם אחרים, לחלוק חידושים וכדומה".
יותר, שבהם לא קל ללמוד את השיעור  זמנים מאתגרים  ודאי  יש 

הקבוע...
"לכל אחד יש קושי", אומר הרב רדאעי, "אבל החכמה היא דווקא 
הקביעות – לעמוד על כך גם בזמנים המאתגרים ולא לוותר". "היו 

ימים בהם הייתי בערב טיסה לחו"ל", מצטרף הרב כהן, "או זמנים 
אחרים של עונות שמחה במשפחה, אבל תמיד הלימוד המשיך איתי 
דשמיא.  הסייעתא  גודל  את  ראינו  תמיד  השם,  וברוך  מקום.  לכל 
לפעמים התוכן הנלמד במחזור בדיוק באותה עונה מאתגרת היה קל 
יותר להבנה, והדבר אפשר לשמר את הקביעות גם בזמני הלחץ. בכל 
מקרה, גם אם אירע ולא הצלחתי להדביק את הלימוד ביום מסוים, 

דאגתי להשלים אותו ביום הבא או בשבת".
גדול.  אור  מגיע  הקושי  אחרי  "אבל  חזן,  מודה  קושי",  זמני  "יש 
אתה אומר לעצמך: אני יודע משנה תורה. אני מכיר את התורה כולה. 
אין שמחה גדולה מזו. אם אדם מקבל על עצמו ללמוד כל יום אפילו 

רבע שעה־עשרים דקות, בסוף הוא יודה לעצמו על כך כל חייו".
הרמב"ם  של  הלימוד  כמה  עד 

משפיע על הסביבה שלכם?
"השיעורים הולכים ומושכים יותר 
אומר  לשנה",  משנה  אנשים  ויותר 
משתוקקים  "אנשים  רדאעי,  הרב 
ומקפידים  הסדר  על  רמב"ם  ללמוד 
יום אחר יום על הקביעות". "הקרוב 
קרוב קודם", אומר הרב כהן בחיוך, 
שבמשך  בניי  את  אציין  "ראשית 
תקופה ארוכה למדו רמב"ם, כאשר 
התפשטה  הלימוד  של  ההשפעה 
רבים־ כן,  כמו  גם מחוץ למשפחה. 
השיעור  בזכות  ללמוד  החלו  רבים 
משכניי  אחד  אברך  מלמד.  שאני 
הנו תלמיד חכם ומתמיד גדול, הוא 
ומאז  למסלול  בהשפעתי  הצטרף 

הוא מודה לי בכל עת מצוא ומספר כמה הלימוד מוסיף לו".
הרמב"ם  לימוד  בהפצת  פועל  "אני  חזן,  אומר  שסיפרתי",  "כפי 
היומי, ואני חוזר ואומר לכל מכריי שזו טובתם בגשמיות וברוחניות: 
'שב עם חברותא או עם עצמך' – אני אומר להם – 'והקדש לכך רבע 
שעה־עשרים דקות. מלבד הידע התורני הרב שתרכוש לעצמך, תזכה 

לסיפוק מאין כמוהו".
הגדול  הנשר  של  לדמותו  במיוחד  אתכם  חיבר  הלימוד  האם 

הרמב"ם?
הרב  אומר  גדלותו",  על  לומד  אתה  הרמב"ם  של  ספרו  "מתוך 
חייו  בתולדות  הרבה  והחכמתי  הלכתי  הלימוד  "בעקבות  רדאעי. 
ובסודות עריכתם של ספריו האחרים". "הדבר המיוחד הוא שכל לומד 
מרגיש קשר של ממש לאחד מגדולי האומה", מוסיף הרב כהן וקולו 
נלהב. "אירע כמה פעמים שנסענו לקברי צדיקים בגליל, ובהזדמנויות 
אלה עלינו גם לקבר הרמב"ם בטבריה. זה היה מיוחד במינו – לפקוד 
את ציונו של גדול בישראל שאת ספרו אנו לומדים דבר יום ביומו. 
לציון  וכשהגענו  ברמב"ם,  הגינו  הדרך  כל  במשך  הללו,  בנסיעות 
השלמנו את הלימוד. כמו כן, ביקשנו מבעל הציון, הרמב"ם, שזכות 

הלימוד הקבוע שלנו בספרו תעמוד לנו להיענות בתפילותינו".
"גם אני עליתי מפעם לפעם לציון הרמב"ם", אומר חזן, "ותמיד 
צדיקים  של  מציוניהם  לגמרי  אחר  משהו  הרגשתי  לשם  כשהגעתי 
וגדולים אחרים. הבנתי שמדובר בתחושה שאתה פוקד את ציונו של 
גדול שזכית להכירו אישית. אולי ניתן לדמות זאת לעלייה על קבריהם 
ואתה חש  דמויות שהם חלק מעולמך  או סבא־רבה שלך,  של סבא 
כלפיהם קרבה מיוחדת. כשהייתי בקבר הרמב"ם, התפללתי שאצליח 
תורה  להגדיל  לזכותנו  ימשיך  ושהוא  ויותר,  יותר  בספרו  ללמוד 

בישראל".
זכה דורנו בתקנת לימוד הרמב"ם, במסגרתה מתאחדים המוני בית 
ישראל סביב הלכות התורה כולה. דומה כי מעולם לא דבבו שפתותיו 
ימליץ טוב  והוא מצידו  זה,  יותר מאשר בזמננו  של הרמב"ם בקבר 
מועד,  בא  כי  ה'  בישועת  לראות  אליהם  והנלווים  הלומדים  בעד 
ימות  והחכמים  הנביאים  נתאוו  "לא  הגדול:  חיבורו  בסיום  כדבריו 
המשיח – לא כדי שישלטו על כל העולם, ולא כדי שירדו בגויים, ולא 
ולשמוח, אלא  ולשתות  כדי לאכול  ולא  אותם העמים,  כדי שינשאו 
כדי שיהיו פנויין בתורה וחכמתה... כי מלאה הארץ דעה את ה' כמים 

לים מכסים".■

בכל פעם שאני מגיע לנידון 
חדש בגמרא שאני חש שהוא 

עמום בפניי – אני מעיין 
ברמב"ם ומבין כיצד הוא ניגש 
לדברים, ואז הלימוד שלי הוא 

אחר לגמרי



להתרגל להתחדש
כיצד יוצאים ממצרים שבנפש < מדוע שאל הבעל שם טוב את שאלתו של רבי 

יהושע בן לוי < ומה עושים כאשר הלב נעשה חרש לדבר שבקדושה 

פעם אחת נכנס אברך להיכלו של הרבי זי"ע 
ל'יחידות', שבור ורצוץ ממצבו הרוחני. בפתקא 
ראוי  שאינו  חש  הוא  כי  כתב  לרבי  שהגיש 
להיכנס כלל בעבודת ה'. "כשאני חושב לעצמי 
אני  מלוכלך  וכמה  חיי  ימי  במשך  עשיתי  מה 
בפגמי העבר, אני תוהה איך אוכל לעבוד את ה' 

בתורה ובתפילה?!". 
לשאלתו־זעקתו הפנימית השיב הרבי בתוכן 
זה: הקב"ה ברא את העולם באופן כזה שהוא 
שהבריאה  כלומר  מתמדת,  התהוות  דורש 
מתחדשת בכל רגע ורגע. וכתורת הבעש"ט על 
נצב בשמים", שדבר  הפסוק "לעולם ה' דברך 
בשמים  לעולם  עומד  מאמרות  בעשרה  ה' 
ובארץ וכל צבאם להוותם ולקיימם. ומה הטעם 
לכך? כדי שיהודי ייתן אל ליבו בבואו להתייצב 
שבכל  באמת,  אליו  ולשוב  הקב"ה  את  לעבוד 
רגע הוא נעשה מציאות חדשה, הוא אדם חדש, 
שייכת  הפגומה  העבר  מציאות  כל  וממילא 
כבר  וזו  הקודם,  בעולם  שהיה  הקודם  לאדם 

מזמן התבטלה ואיננה עוד.
כמה עידוד טמון במילים הללו! 

בעודם  עוד  ישראל  מצווים  השבוע  בפרשת 
"החודש   – החודש  קידוש  מצוות  על  במצרים 
את  מכירים  וכולנו  חודשים".  ראש  לכם  הזה 
לומר  הראשון שבתורה, שאפשר  רש"י  פירוש 
המקרא,  מפרשי  של  הפתיחה'  'מנת  שהוא 
את  אלקים  ברא  "בראשית  הפסוק  על  הכותב 
השמים ואת הארץ": "אמר רבי יצחק, לא היה 
הזה  מ'החודש  אלא  התורה  את  להתחיל  צריך 
ישראל  שנצטוו  ראשונה  מצוה  שהיא  לכם', 

וכו'". 
המצוות  תרי"ג  שמתוך  הטעם  אכן  מהו 
נבחרה דווקא מצות "החודש הזה לכם" להיות 

המצוה הראשונה שנצטוו ישראל?
אומר השפת אמת על דרך העבודה, ש'חודש' 
המצוה  זו  כך  ומשום  התחדשות,  לשון  הוא 
מלמד  בכך  כי  ישראל,  שנצטוו  הראשונה 
אותנו הקב"ה את המסר החשוב מכל: עליכם 
כבלי  בתוך  הפרטית  מהגלות  ממצרים,  לצאת 
הולכים  אתם  עצמכם.  על  שהבאתם  המגבלות 
ומשתעבדים לחומר הגוף והנפש הבהמית, ולא 
פלא שהמצוות שאתם מקיימים נעשות ברגילות 
מלומדה".  אנשים  "מצות  בבחינת  קבע,  של 
הכל מגיע מ"ויקם מלך חדש על מצרים", והוא 
שרצה ליטול מכם את כוח ההתחדשות שהוא 

חיוני כל כך בעבודת ה'.
על כן - אומר הקב"ה - יהודי הרוצה לצאת 
הפרטיים  והגבולות  מהמֵצרים  היינו  ממצרים, 
משתלט  הרע  שהיצר  חש  שהוא  כיוון  שלו, 
נוטלים  העולם  ועניני  הבהמית  והנפש  עליו, 

ממנו את חיות הנשמה ורעננותה, עליו להפנים 
ולהכיר ש"החודש הזה לכם" – כוח ההתחדשות 
וביכולתכם  ובשבילכם,  שלכם  הוא  שבבריאה 

להתחיל בכל רגע מחדש ממש.

התהוות מתמדת
הבריאה  נזקקת  אכן  מדוע  תשאלו: 
מרחיב  זו  בנקודה  תמידית?  להתחדשות 
והאמונה'  'שער היחוד  אדמו"ר הזקן בחיבורו 
השמים  שבריאת  מבאר  הוא  שם  שבתניא, 
והארץ אינה דומה לאומן העושה כלי פעם אחת 
ומיד שסיימו הכלי אינו זקוק לידיו של האומן, 
כי ביצירת הכלי אין כל חידוש של ממש אלא 
רק שינוי צורה. זהו שינוי 'מיֵש ליֵש' – האומן 
נטל גולם עץ שכבר קיים ועומד, או גולם מתכת 
צורה  לגולם  יצר  ובמומחיותו  וזהב,  כסף  של 
כך,  משום  אדם.  בני  לשימוש  הראויה  חדשה 
כיוון שגולם הכלי התקיים עוד קודם לכן ללא 
סיועו של האומן, לכן גם לאחר גמר המלאכה 

אין הכלי זקוק עוד לידיו של האומן.
לעומת זאת, בריאת העולם על כל מרכיביה - 
מבעלי חיים ועד צמחים, מאבנים ומתכות ועד 
גרמי השמיים - הכל נזקקים להתהוות בכל רגע 
ורגע, כי בזה מדובר בבריאה 'יֵש מאַיִן' מוחלט. 
אין אלו כמה עצמות שהתחברו להם למערכת 
איברים וגידים, או מקבץ סלעים קטנים שהפכו 
כל  לגמרי שאין  זו התהוות חדשה  ענק.  לסלע 
והימצאותה היא פלא עצום  היתכנות לקיומה, 
הזרמת  צריכה  היא  כך  ומשום  ההיגיון.  נגד 
וכאמרנו  ורגע,  רגע  בכל  להתהוותה  חיות 
בתפילה "המחדש בטובו בכל יום תמיד מעשה 

בראשית". 
את  בעיון  לומד  כשאדם  בנפשכם:  שוו 
הדברים הללו ומתבונן בכך שבכל יום הקב"ה 
כבתחילתה,  הבריאה  את  בטובו  מחדש  אכן 
והתרעננות עצומה  לו התחדשות  הדבר מעניק 
לעבודת ה'. אין הוא עובד מכוח ההרגל בלבד, 
על פיו היום הוא כאתמול והמחר כהיום, אלא 
שהיה  מה  לאמיתו:  באמת  לעצמו  אומר  הוא 
זה  לדבר  אתן  לא  ח"ו,  כשלתי  אם  גם  היה.   –
הכל  בורא  הקב"ה  כיום.  מצבי  על  להשליך 
מחדש ומאפשר לי לפתוח בחיים חדשים מדי 
על  חז"ל  וכדברי  ורגע.  רגע  ובכל  ביומו  יום 
מצוך  אנכי  אשר  האלה  הדברים  "והיו  הפסוק 
היום" – "בכל יום ויום יהיו בעיניך כחדשים". 

שאו מרום עיניכם
בלקוטי תורה מבאר אדמו"ר הזקן את עניין 
הגלות והגאולה הפרטית שבנפש כל אחד ואחד. 
לדבריו, גאולה פירושה שיהודי חי ומרגיש את 

היום הזה, והוא אינו חי ביום אתמול. הכל אצלו 
מתנהל באופן של "כחדשים". כיצד ניתן להגיע 
מתן  עניין  את  בתודעתו  מפנים  כשהוא  לכך? 
תורה שבכל יום, שהקב"ה הוא "נותן התורה" 
– בלשון הווה, והיום הוא "מצוך" את "הדברים 
האלה", התורה נעשית אצלו תורה חדשה, והוא 

יוצא משעבוד היצר לגאולה פרטית.
לעומת זאת, אם ח"ו חסר בהתחדשות וחייו 
למעשה  ותרדמה,  בשינה  שוקעים  הרוחניים 
יורד עם נפשו האלוקית אל הגלות בקרב  הוא 
הנפש הבהמית. ולכן כה משמעותי מקומה של 
המצוה הראשונה – "החודש הזה לכם", לזכות 

לחיות חדשה ואור חדש במלאכת ה'. 
על  הגמרא  סיפור  את  אתם  מכירים  ודאי 
עליו   – התנאים  מגדולי  ערך,  בן  אלעזר  רבי 
יהיו  ש"אם  שאול  אבא  בשם  באבות  נאמר 
בן  ואליעזר  מאזנים  בכף  ישראל  חכמי  כל 
הורקנוס אף עמהם, ואלעזר בן ערך בכף שניה 
- שנקלע למקומות תענוגים  מכריע את כולם" 
מהיין  ונהנה  ודיומסת,  פרוגייתא  הנקראים 
תלמודו.  ששכח  עד  שם  המשובחים  והמים 
ולפתוח  והתבקש לקרוא בתורה  וכששב משם 
יצאו  זה  תמורת  לכם",  הזה  "החדש  בפסוק 
מפיו התיבות 'החרש היה לבם' – בדיוק להפך 
ה'חודש'  לעיל:  שנתבארה  הכתוב  ממשמעות 
וה'לכם'  ל'היה',  נהפך  'הזה'  כ'חרש',  נעשה 
כאבן  כחרש,  נעשה  הלב  'לבם'.  נקרא  כבר 
עליו  ביקשו  חכמים  זאת  בעקבות  דוממת. 

רחמים, ותלמודו חזר אליו. 
רבנו הצמח צדק מבאר שכמובן לא היה זה 
לקרוא  התבקש  ערך  בן  אלעזר  שרבי  באקראי 
פסוק זה דווקא, אלא זהו בבחינת "זה לעומת זה 
עשה האלוקים": הרי על מה היה עיקר מלחמתו 
אשמע  אשר  ה'  "מי  מצרים?  מלך  פרעה  של 
בקולו... לא ידעתי את ה'". המצרים העריצו רק 
את כוחות הטבע ומציאות העולם, ולדידם אין 
כל מציאות גבוהה מזה. חיים שכאלה מורידים 
את האדם לשאול תחתית, שהרי אין לו כל סיבה 
להגביה את עיניו למעלה – "שאו מרום עיניכם 
משמעותי  דבר  ולמצוא   – אלה"  ברא  מי  וראו 

בחייו.
"החודש"  ואומר:  רבנו  משה  בא  כך  על 
כיסוד  ההתחדשות  את  לכונן  עלינו  שומה   –
דאמת,  אליבא  זאת  וכשמפנימים  בעבודתנו. 
כדבר  "הזה",  ונעשה  הולך  החידוש  עניין 
לבוא  שלעתיד  כשם  העיניים,  לנגד  חי  העומד 
זה  ואומר  באצבעו  מראה  אחד  ש"כל  נאמר 
"לכם",  מאירים  הדברים  וכך  לו".  קיווינו  ה' 

בפנימיות נפשכם. 
ההתחדשות  עניין  את  מזניחים  אם  ברם, 
העולם,  טבע  את  רק  העיניים  לנגד  ורואים 

א חסידישע פארבריינגען
הרב אשר פרקש שליט"א

12    כי קרוב



דפרוגייתא  ב"חמרא  ח"ו  ליפול  שאפשר  עד  ומתגשמים  הולכים  אזי 
ומיא דדיומסת". כי במצבו זה האדם הולך שבי אחר ענייני העולם הזה 
שבריבוי  עד  ויותר  יותר  מתגשם  הוא  וכך  ליבו,  תשומת  את  התופסים 
'חרש',  נעשה  כבר  הוא  חייו  לניהול  על המידה הדרושה  יתר  הגשמיות 
לא  כך,  משום  מהקב"ה.  ח"ו  ומתרחק  הולך  והוא  נאטמים  וליבו  מוחו 
פלא ששער הכניסה לעבודת ה' ומצוותיו הוא זכירת העיקרון היסודי של 

ההתחדשות – "החודש הזה לכם"..

חדש ימינו כקדם
בסיום מגילת איכה נאמר "השיבנו ה' אליך ונשובה, חדש ימינו כקדם. 
כי אם מאס מאסתנו קצפת עלינו עד מאד". אנחנו אומרים לקב"ה: אנא, 
"השיבנו ה' אליך ונשובה, חדש ימינו כקדם". למה? "כי אם מאס מאסתנו 
קצפת עלינו עד מאד". לכאורה זה לא מובן: וכי אנו אומרים למי שגירש 
אותנו, השב אותנו אליך בגלל שקצפת עלינו?! הרי לא בכדי הוא מאס 

בנו... מה הפשט כאן? 
למה  בגמרא  ודרשו  כאלמנה",  "היתה  במשל:  פותחת  איכה  מגילת 
נאמר "כאלמנה" ולא אלמנה ממש, כי אכן כנסת ישראל בזמן הגלות היא 
רק "כאישה שהלך בעלה למדינת הים". הוא חי וקיים אך אינו דר עימה 
גט  נתן  הקב"ה  כביכול  גירושין,  מעין  היא  כולה  הגלות  אחת.  בכפיפה 

כריתות לעם ישראל, ומשום זה גלינו מארצנו ונתרחקנו מעל אדמתנו.
בעל  יש  גירושין:  של  אופנים  כמה  מביאה  הגמרא  לכך,  בהקשר 
המשלח את אשתו ואינו יכול לשאת אותה שוב לאישה, אך באופן אחר 
בסיבת  תלוי?  הדבר  במה  ששילחה.  לאחר  גם  להחזירה  אפשרות  יש 
הגירושין. אם זהו משום שמצא בה ערות דבר, היינו שסרחה עליו בעוון, 
היא אסורה לחזור אליו. אך אם היה זה בגלל שמאס בה כיוון שמצא בה 

דבר של גנאי, מותר לו לשאתה מחדש.
לאור זאת מבאר רבי לוי יצחק מברדיטשוב ואומר שזהו שאנו אומרים 
סיבת  כל  דידן  כי במקרה  אליך",  ה'  "השיבנו  להקב"ה: בבקשה ממך, 
ערוות  בנו  הייתה  ולא  גרידא,  מאסתנו"  מאס  אם  "כי  הייתה  הגירושין 
דבר. ולכן גם לאחר ש"קצפת עלינו עד מאד" יש מקום לחזור ולחדש את 
הנישואין כמקדמת דנא. ולכן מנהג ישראל בקריאת מגילת איכה בתשעה 
באב הוא לחזור ולקרוא שוב את הפסוק הקודם ולסיים בו: "השיבנו ה' 
אליך ונשובה, חדש ימינו כקדם". הוציאנו נא מן הגלות ונשוב להיות יחד 

כבעבר.
וראו זה פלא: הלא הפסוק "השיבנו ה' אליך ונשובה חדש ימינו כקדם" 
יש בו לכאורה כפל לשון - למה חוזרים ואומרים "חדש ימינו כקדם" אחר 

שכבר ביקשנו "השיבנו ה' אליך"? 
ה'?  אל  שב  יהודי  כיצד  עבורנו:  המעוררת  ההוראה  בדיוק  זו  אלא 
איך ביכולתו לצאת מן הגלות? והתשובה: "חדש ימינו כקדם". דהיינו, 
כשהוא משלב בעבודתו את תודעת ורגש ההתחדשות. שאין הוא חי ביום 
אתמול, אלא הוא חש כיצד הקב"ה נותן לו ביום זה כוחות חדשים וחיות 

חדשה לעבדו בלבב שלם. בזאת יוצאים מן הגלות לגאולה. 

שתי תשובות שהן אחת
בגמרא מסופר שר' יהושע בן לוי רצה לדעת מתי יבוא המשיח, ומשכך 
לו  אמר  ולזהותו.  אותו  למצוא  יוכל  כיצד  הנביא  אליהו  את  שאל  הוא 
אליהו שהוא יושב בשערי רומי בין החולים, ותיאר לו בפרוטרוט כיצד 
הוא נראה. הלך לשם ר' יהושע בן לוי ומצא מי שעונה לתיאור זה ושאלו 
"אימתי קאתי מר". אותו עני השיב לו: "היום", ור' יהושע נעשה שמח 
ומאושר. אכן, סוף־סוף הגיע היום... ברם, היום חלף־עבר ומשיח טרם 
אליהו  את  שוב  וכשפגש  יהושע,  רבי  הצטער  ישראל.  את  לגאול  הגיע 
הנביא סיפר לו את השתלשלות הדברים ושאל ממנו פשר דבר. השיב לו 

אליהו הנביא בלשון הכתוב: "היום - אם בקולו תשמעו".
שואל רבי לוי יצחק מברדיטשוב: ממה נפשך, למה לא אמר המשיח 
לר' יהושע כבר בתחילה את הכתוב במלואו, "היום אם בקולו תשמעו"? 
אלא זו בדיוק נקודת הדברים: מלך המשיח גילה לרבי יהושע בן לוי 
שהמענה לשאלתו אכן טמון במילה שאמר לו: "היום" - זו העצה והדרך 
להבאת הגאולה. על יהודי לחיות את הרגע שבהווה, והוא נדרש לדעת 
שבעבודת ה' כביכול אין אתמול ואין מחר, יש לפניו רק היום הזה. ולכן 
של  בהתחדשות  מקודמו,  יפה  יהיה  הזה  שהיום  במעשיו  לדקדק  עליו 

ממש, וכך יוצאים מהגלות.
כידוע, הבעש"ט שיגר מכתב לגיסו בארץ ישראל, רבי גרשון מקיטוב, 
נשמה  עליית  עשה  כאשר  תק"ז,  השנה  בראש  חזיונותיו  על  סיפר  בו 
ועלה להיכלו של משיח, שם שאלו "אימתי קאתי מר", והמשיח השיבו: 

החסידות  תורת  מעיינות  כאשר  דהיינו  חוצה",  מעיינותיך  "לכשיפוצו 
יושפעו ויופצו בכל העולם, אז יהיה זמן הגאולה ותהיה עת רצון וישועה. 
שאל על כך הרבי זי"ע: לכאורה, הלא כבר מפורש בגמרא מענה מלך 
המשיח לרבי יהושע בן לוי "היום אם בקולו תשמעו", ואם כן מה ראה 
הבעש"ט לשאול שוב "אימתי קאתי מר", ומה משמעותה של התשובה 

שקיבל הפעם מפיו של משיח: "לכשיפוצו מעיינותיך חוצה"? 
אלא, ביאר רבנו, "לכשיפוצו מעיינותיך חוצה" אינה תשובה חדשה, 
 – מר?"  קאתי  "אימתי  יהושע.  לרבי  שניתן  הקדום  למענה  ביאור  אלא 
"היום". וכיצד עושים את עבודת היום? – "לכשיפוצו מעיינותיך חוצה". 
איך יהודי יעשה את עבודת יומו "כחדשים", דהיינו לחיות בהתחדשות? 
על ידי שיקיים בנפשו "לכשיפוצו מעיינותיך חוצה" ותתפתח בו ההכרה 
בתכני האלוקות המבוארים בתורת החסידות, כאשר אלה יחדירו בו חיות 

חדשה בתורה ומצוות, כאילו נצטווה היום ממש.
לחיים, לחיים ולברכה. שנעשה ונצליח להתחדש בעבודת ה', ומכוח 

ההתחדשות יוארו כל חיינו.

 

 
 

 
 

 
 

  

 
 •   •  •  • 

 •  •  • 

03-610-90-99
 • 

  •  
 -   • •

5 • 5

ע ה
 

 

כי קרוב     13



עולה – לאור שלמעלה מהשתלשלות, והחטאת 
– ניקוי הפגם

עולה .. חטאת .. האי זכר והאי נקבה )ג, א(

.. הטעם  במה שהיה קרבן עולה זכר ולא נקבה, והחטאת נקבה ולא זכר 
הוא כי תכלית הכוונה בקרבן עולה שהוא למעלה מהמקום ששם מתחלקין 
זכר ונקבה, כלומר למעלה מן המדות שיש בהן פוֹעֵל ומקבל .. והחטאת נקבה 
ולא זכר כי הוא למדת שמור, ובדין שיהיה הקרבן נקבה )רבנו בחיי ויקרא 

א, ט(
גבי  על  ודם  חלב  מקריבין  היו  הקרבנות  בכל  דהנה  הוא  והענין 
חסד  בחי'  היינו  וסומק,  חיוור  הם  ודם  חלב  בזהר  ופירש  המזבח, 
למעלה  מעוררים  ודם  דחלב  וגבורה  חסד  העלאת  ידי  ועל  וגבורה, 
ימין ושמאל,  ופני שור, שהם גם כן  בחינת חיות המרכבה פני אריה 
ידי עלייתם מעוררים את המרכבה  חסד וגבורה דעולם היצירה, ועל 
דבריאה שהם מיכאל וגבריאל – מיכאל מימין מהלל וגבריאל משמאל 
ובריאה  יצירה  עשיה  מרכבה של  עליית  ידי  ועל  וגבורה,  חסד  שהם 
עולה המרכבה בחינת חסד וגבורה דאצילות, שהם מרכבתא עילאה, 
בחינת  של  הכסא  בחינת  היינו  הכבוד,  כסא  שנקרא  הבינה  לבחינת 
הכבוד עילאה, ועל ידי עלייתן הם עולים לבחינה היותר גבוה ונעלה, 

והיינו ביטול המדות לאור א"ס דלאו מכל אינון מדות איהו כלל.
וזהו שקרבן העולה הוא זכר, כי הוא עולה למעלה מבחינת "פועל 
גם בחינת חכמה  ולמעלה  ונקבה,  זכר  היינו  ומקבל  ומקבל", דפועל 
ואימא, אבל על  כי חו"ב הם בחינת אבא  ובינה הם משפיע ומקבל, 
הכתר שלמעלה מהם נאמר )קהלת ד, ח( יש אחד ואין שני גם בן ואח 
אין לו, ואמרו רז"ל במד"ר )קהלת שם( אח אין לו בן מאין לו, ופירש 
המתנות כהונה אח לשון אחות וחיבור, היינו חיבור ב' זוגות, וזה אין 
לו להיותו למעלה מבחינת היחודים, וזהו מה שאמרו רז"ל במד"ר סוף 
פרשת ואתחנן כל מה שבראתי בראתי זוגות, אבל כבודי אחד ומיוחד 

כו'. 
וזהו שאיתא בזהר רזא דקורבנא עולה עד רזא דאין סוף, כי על ידי 
עליית קרבן העולה שהיא כולה כליל לה', מתבטלים ומתעלים המדות 
חסד וגבורה לאור א"ס ב"ה דלאו מכל אינון מדות איהו כלל, שזהו 

ענין "רזא" דאין סוף.
ניחוח להוי', ריח הוא בחינת העלאת הקרבנות  זה נאמר ריח  ועל 
שעולים עד רזא דא"ס, ועל ידי זה נמשך ניחוח לשון המשכה מלשון 

נחות דרגא, להיות תוספת וריבוי אור בשם הוי'.
וזהו ג"כ ענין הכפרה והריצוי שעל ידי הקרבנות, כי מבחינת אור 
עון  נושא  להיות  נמשך  כלל,  איהו  מדות  אינון  מכל  דלאו  ב"ה  א"ס 

ועובר על פשע, להיותו למעלה מההמשכות שעל ידי תורה ומצוות.
אבל החטאת, למרות שעלייתה היא גם כן עד רזא דא"ס, כמו כל 
בבחינת  מגיע  שהפגם  להורות  נקבה,  היתה  מקום  מכל  הקורבנות, 
מלכות, שהוא שורש הנבראים ולכן בו מגיע עיקר הפגם ממעשיהם, 
ומבואר בזהר על שמור וזכור, דזכור לדכורא ושמור לנוקבא, והיינו 
של  האורות  מקבלת  שהיא  ונוקבא(  בת  )שנקראת  המלכות  ספירת 
והסתר(,  צמצום  ידי  על  לנבראים  אותם  )ומשפעת  דאצילות  ספירות 
וזהו מה שכתב רבנו בחיי שהחטאת היא לבחינה הנקרא שמור )דהיינו 

ספירת המלכות(, ולכן היתה נקבה.
)על פי ספר המאמרים תרכ"ט ע' קכב ואילך(

העלאת קליפת נגה
היכי קרבה? ממשקה ישראל - מן המותר לישראל )ה, א(

מלמעלה  ב"ה  סוף  אין  אור  גילוי  ממשיכים  הקרבן  כי בהקרבת 
למטה להתלבש בגשמיות עולם הזה בדבר שהיה תחלה תחת ממשלת 

קליפת נוגה ומקבל חיותה ממנה, שהם כל דברים הטהורים ומותרים 
שנעשית בהם המצוה מעשית כגון קלף התפילין ומזוזה וספר תורה, 

וכן אתרוג שאינו ערלה, ומעות הצדקה שאינן גזל.
ועכשיו שמקריבם לגבוה, הרי החיות שבהם עולה ומתבטל ונכלל 
כן דברים  ית' המלובש בהם. מה שאין  באור א"ס ב"ה שהוא רצונו 
האסורין הרי הם מקבלים חיותם משלש קליפות הטמאות לגמרי שאין 

להם עליה לעולם, וכן כל מצוה הבאה בעבירה ח"ו.
)ע"פ תניא פרק לז(

הקשר של רבי אבימי ל"שום היתומים"
והאמר רב חסדא, קולפי טאבי בלעי מאבימי עלה דהא שמעתתא: 

בא להכריז רצופין – ל' יום. שני וחמישי )ושני( – ס' יומי  )ז, א(
במס' ערכין, דתנא חדא שום היתומים ל' יום, ותניא אידך ששים. 
ומתרץ לה אבימי: בא להכריז רצופין כל ימות השבת, מכריז ל' יום. בא 
להכריז שני וחמישי, מכריז עד ס' יום, מיום שמתחיל עד יום שפוסק, 
דהיינו י"ח ימי הכרזה בס' יום . . והיה רב חסדא משכח התירוץ ומכה 

אותו אבימי )רש"י כגירסת הש"מ(
להבין מה השייכות של התירוץ לאבימי דווקא.

ע"ב.  בגימטריא  חסד,  הוא  וחסדא  ס"ג,  בגימטריא  אבימי  הנה 
חריף  פומבדיתא",  מ"חריפי  )והוא  השמאל  בקו  הוא  שאבימי  היינו 
בגימטריא בינה-גבורה-הוד - קו השמאל( ורב חסדא הוא מקו הימין, 
ובמוחין עצמם, חסדא הוא בגימטריא חכמה )שבקו הימין(, ואבימי 

הוא בינה עילאה.
ואמי  אבי  כי  שכתוב  כמו  ואם,  אב  להם  שאין  הם  יתומים  והנה 
עזבוני, ויכול להיות שימכרו נכסיהן בזול, ולכן מכריזין על נכסיהם. 
חכמה  שהם  עילאין  ואמא  ]אבא  מאו"א  המשכה  הוא  הכרוז  וענין 

ובינה[, כמבואר במאורי אור מערכת כרוז. 
ובזה יש שני אופנים של הכרזה: 

יש הכרזזה שהיא שלושים יום, והענין בזה מובן מהמבואר בלקוטי 
תורה להאריז"ל פרשת וירא על פסוק אש יצאה מחשבון, שישנם ל' 
והוא מבחינת  הוא בחינת חכמה,  היוצאות מחשבון, חשבון  גבורות 

מואב היינו מאב דחכמה. 
ס'  יום,  דשישים  ההכרזה  והיא  בינה,  מבחינת  הכרזה  יש  אבל 
דחכמה  ראשונות  ספירות  עילאה המקבלת מששה  בינה  בחינת  הוא 

)כמבואר במקדש מלך על הזהר ח"ב קכז, ב(. 
וזהו שההכרזה היא בשני וחמישי דוקא, כי ימי שני וחמישי דימות 
גבורה  שני  חסד,  הוא  ראשון  יום  )כי  והוד  גבורה  לנגד  הם  השבוע 
וכו'(, שהם בקו השמאל בחינת גבורות, אך הם שייכים לבינה עילאה, 
שלמרות היות בינה בקו השמאל, מכל מקום בינה עילאה היא גבורות 
ממותקות, שלכן שני וחמישי למרות היותם ימי דין, הרי הם ימי רצון 

שבהם עלה וירד משה בלוחות שניות.
והנה בס' יום אלו, י"ח יום הם ימי הכרזה, נשארו מ"ב יום. וידוע 
הם  וחמישי,  בשני  ההכרזה  ימי  י"ח  אבל  בגבורה,  הוא  מ"ב  ששם 

ממתקים את הגבורות דשם מ"ב.
וזהו מה שתירוץ זה נאמר על ידי אבימי שהוא שייך לקו הגבורות, 
ונרמז גם בשמו א"ב ימ"י, ימ"י בגימטריא ס' יום הרומז כנ"ל לבינה 
עילאה, וא"ב הם ג' ימי ההכרזה דשני וחמישי ושני )ובזה אתי שפיר 

הגירסא שני וחמישי ושני(.
וזהו גם מה שרב חסדא היה שוכח התירוץ מפני שייכותו לחכמה 
ולא לבינה. ולא זכרו אלא על ידי ההכאה ב"קולפי טבי" בחי' גבורות 

עליונות "טובה תוכחת מגולה".
 )על פי תורת לוי יצחק על הש"ס ע' רלא ואילך, 
ועיי"ש עוד באריכות. ספר הערכים מערכת אותיות ע' רמט ואילך( 

נשמתא דאורייתא
ביאורים מתורת חב"ד לדף היומי

מנחות ב-כ

14    כי קרוב



אכילת אדם נעלית יותר מאכילת מזבח
בשתי אכילות הכתוב מדבר, אחד אכילת אדם, ואחד אכילת מזבח  

)יז, א(

צריך להבין איך מדמים אכילת כהנים, שהיא אכילת אדם, לאכילת 
מזבח, שהוא ענין הקרבת הקרבנות? וביותר אינו מובן, שמצינו שיש 
מעלה באכילת אדם על אכילת מזבח, כדאיתא בפסחים )נט, ב( כהנים 
אוכלים ובעלים מתכפרים, והיינו שאכילת כהנים שהיא אכילת אדם 
פועלת מה שלא פעלה אכילת המזבח, ואיך אפשר לומר שאכילת אדם 

תהיה למעלה יותר מהקרבת הקרבנות?
וביאור הענין, דהנה ענין הקרבנות הוא שהקריבו בהמה גשמית על 
גבי המזבח ונכללת באש שלמעלה, בחינת אריה דאכיל קורבנין, והיינו 
שהבהמה נכללת בפני שור, ועל ידי פני שור היא נכללת בפני אריה, 
מקור  דאצילות  מלכות  בחינת  שהוא  קורבנין,  דאכיל  אריה  בבחינת 
העולמות )ולכן היתה הקרבת הקרבנות על מזבח החיצון, דמזבח הוא 
בחינת מלכות, ומקומו בחצר המשכן היינו כמו שהוא מקור לעולמות(. 
והסדר בזה הוא, שעל ידי הקרבת הבהמה הגשמית נכללת היא בפני 
ידי אכילת החיות דיצירה נעשית העליה בעולם  ועל  שור שביצירה, 
במלכות  העליה  נעשית  הבריאה  שבעולם  הבירור  ידי  ועל  הבריאה, 

דאצילות כמו שהוא מקור לעולמות. 
כי  אדם,  אכילת  ולא  מזבח,  אכילת  הקרבנות  עבודת  נקראת  ולכן 
אדם הוא בחינת ז"א, והעליה שנעשית ע"י הקרבנות היא רק בבחינת 
המלכות, ולכן נקרא בשם אכילת מזבח, היינו האכילה דבחינת מלכות.
דאין  רזא  עד  עולה  דקורבנא  רזא  דהרי  מובן,  אינו  לכאורה  אבל 
סוף, שלמעלה הרבה מבחינת מלכות? דהנה הטעם שקרבנות מכפרים 
על חטא, הוא משום שהקרבנות מגיעות למקום שהוא למעלה מענין 
התורה ומצוות, כי על ידי ההקרבה מתעלית הבהמה הגשמית ונכללת 
בשרשה בעולם התהו, שלמעלה מהעולמות לגמרי, ובעולם התהו הם 
באופן  אורות  שהם  באיכות,  ריבוי  על  היא  והכוונה  מרובים,  אורות 
אחר לגמרי ובמדריגה נעלית באין ערוך, וריבוי האור דתהו ממלא את 

כל הפגמים והחסרונות שנעשו על ידי החטא.
אך הענין הוא, שהאורות דתהו למרות היותם למעלה מהעולמות, 
)ולכן כשהכלי לא הכיל  איזה שייכות להעולמות  יש להם  זאת  בכל 
שלמעלה  חדש  אור  המשכת  ואינם  האורות(,  נסתלקו  האורות,  את 
שלמעלה  חדש  אור  המשיכו  באכילתם  הכהנים  אבל  מהעולמות, 
הא"ס,  עולמות  בכלל  שהוא  ז"א,  בחינת  הוא  אדם  כי  מהעולמות, 
ואכילת אדם היינו שנתוסף חיות בהאדם, על ידי המשכת אור חדש 
שלמעלה לגמרי מהעולמות, דלא זו בלבד שאינו כמעלת העילה על 
העלול, אלא שהוא אור חדש שלמעלה מהעולמות לגמרי, ועל ידי זה 

מתכפרים החטאים לגמרי.
)על פי ד"ה והוא עומד עליהם תרס"ג, תשי"ג(

מנחה – נגלה דתורה. מלח – פנימיות התורה
יכול תהא מנחה כולה טעונה מלח .. מנין לרבות .. אימורי חטאת 
ואימורי אשם ואימורי קדשי קדשים ואימורי קדשים קלים ואברי 

עולה ועולת העוף תלמוד לומר על כל קרבנך תקריב מלח )כ, א(
עיקר ענין מלח הוא במנחה, ונוסף גם בשאר קרבנות.

והענין הוא כי הנה המנחה שהיא סולת ושמן זהו ענין עסק התורה, 
לימוד  הוא  מלח,  וצריכה  דאורייתא,  אתוון  כ"ב  בגימטריא  חטה 
פנימיות התורה שנקרא בשם מלח, דכמו שהמלח ממתיק את הבשר, 
אף שאין בו טעם בעצמו כמו הבשר. כך הנגלה שבתורה נמשל ללחם 
כמו שכתוב "לכו לחמו בלחמי", וגם לבשר, כדאיתא בב"ב )כב, ב( 
אכלו בישרא שמינא בי רבא. והיינו, כמו הלחם והבשר יש בהן טעם 
כי  יש בה השגת המהות ממש,  הנגלה שבתורה,  כך בלימוד  וממש, 
שבאצילות  יתברך  שחכמתו  היינו  בעשיה,  נתלבשה  הנגלית  התורה 
שבתוכה אור אין סוף ב"ה נסעה וירדה עד שנתלבשה בדברים גשמיים 
יהיה שכלו משיג  שבעניני עולם הזה, בכדי שהאדם הלומד ההלכה 
בענינים  שמדברת  מכיון  שבההלכה,  החכמה  ועצמיות  מהות  ותופס 
גשמיים שמהותן מושג, כמו בד' רשויות לשבת, הרי הוא משיג היטב 

מהות רשות היחיד ומהות רשות הרבים. 
אמנם בלימוד הפנימיות, יש רק ידיעת המציאות ולא השגת המהות, 
ואילו המהות נסתר ונעלם ואינו מושג כלל להיות בבחי' טעם ממש 

כמו הנגלה, עד לעתיד לבא שיתגלה פנימיות התורה.
ולכן נמשל למלח, לומר שעם היות שאין בו טעם, עם כל זה הוא 
בתורה  שיש  מה  דרך  על  הוא  כי  והיינו  בהבשר,  טעם  הנותן  דייקא 
ויוסף  וכמו  כלל,  ושכל  בחכמה  למטה  להתלבש  ניתנו  שלא  דברים 
הורד מצרימה ויקנהו פוטיפר, שבחי' ההמשכה מאור אין סוף המרומז 
באותיות אלו וספור זה לא יוכל להתלבש כלל בחכמה ושכל, כי הוא 
עוסקת  התורה  פנימיות  גם  וכך  מהחכמה,  שלמעלה  כתר  מבחינת 

בענינים נעלים שלמעלה מהתלבשות גמורה בשכל. 
וזהו שאמרו פת במלח תאכל: פת הוא לימוד הנגלות משנה ותלמוד, 

במלח תאכל היינו לימוד הפנימיות.
)על פי לקוטי תורה פ' ויקרא ה, א - ו, א(

ההקרבה העצמית ב"קרבן עצים"
קרבן - מלמד שמתנדבין עצים, וכמה? שני גזרין, וכן הוא אומר 

והגורלות הפלנו על קרבן העצים  )כ, ב(

המערכה  עצי  והלא  "קרבן"?  העצים  נקראים  כיצד  לכאורה, 
ל"מכשירי  אלא  לקרבן,  נחשבים  אינם  הקרבנות  המשמשים לשרפת 

קרבן" בלבד?
נחשבים  אינם  שהעצים  משום  דוקא  הנותנת:  שהיא  לבאר,  ויש 

לקרבן של ממש – מתייחסת אליהם המלה "קרבן" ביתר שאת.
הקרבנות,  ענין  בביאור  הידועים  הרמב"ן  דברי  בהקדים  ויובן 
שכאשר האדם מביא קרבן עליו לחשוב שלאמיתו של דבר היה עליו 
להקריב את עצמו אל הקב"ה, והפעולות המתבצעות בקרבן הן תמורה 
דמו  שיישפך  לו  "ראוי  עצמו:  בו  להתבצע  צריכות  שהיו  לפעולות 

ויישרף גופו, לולא חסד הבורא שלקח ממנו תמורה". 
ומכאן יש ללמוד, שהסוגים השונים של הקרבנות מקבילים לסוגים 
שונים של הקרבה נפשית; כל סוג של קרבן מקביל להקרבת בחינה 
תודה,  )חטאת,  הקרבן  של  למהותו  בהתאם  האדם,  בנפש  מסויימת 

וכדומה(.
אלא שיחד עם זאת קיים צד שווה בין כל סוגי ההקרבה הנפשית: 
נכונות כוללת להקרבה עצמית  רוחני הוא  סוג של קרבן  היסוד לכל 
בסוג  מוגדרת  ואינה  תלויה  שאינה  מוחלטת  נכונות  הקב"ה,  לפני 
מסויים של הקרבה; רק לאחר מכן לובשת הקרבה כללית זו את הצורה 

המסויימת של סוג הקרבן שבו מדובר.
לאדם  )הרומזים  המערכה  עצי  ידי  על  מיוצגת  זו  כללית  הקרבה 
יחד  המזבח  גבי  על  הנשרפים  השדה"(,  עץ  האדם  "כי   – בכללותו 
עם כל הקרבנות על סוגיהם השונים, ומכשירים את שרפת הקרבנות 

עצמם.
ממש,  של  לקרבן  נחשבת  אינה  הכללית  שההקרבה  משום  ודוקא 

אלא ל"מכשירי קרבן" בלבד – היא מהווה קרבן אמיתי ונעלה יותר:
כאשר מדובר בהקרבה של קרבן ממש, לסוגיו השונים – אין הקרבה 
ומוחלטת, שהרי האדם חש  והתבטלות מלאה  זו מבטאת התמסרות 
שהקרבתו היא פעולה בעלת חשיבות רבה - "ריח ניחוח לה'", "נחת 
רוח לפני שאמרתי ונעשה רצוני" – והוא חש סיפוק כתוצאה מכך, כך 

שההקרבה מביאה לו תועלת רוחנית;
שריפת עצי המערכה, לעומת זאת, אינה נחשבת לקרבן של ממש 
ואין בה עצמה "ריח ניחוח לה'" )אלא שבזכותה יכול הקרבן להיות 
"ריח ניחוח לה'"(, ולכן היא אינה גורמת סיפוק לאדם, כך שהתבטלותו 

היא מלאה ומוחלטת.
לעצים,  מתייחסת  שבפסוק  "קרבן"  שהמלה  חז"ל  מפרשים  ולכן 
שכן מבחינת ההתבטלות וההקרבה האישית גם עצי המערכה דומים 
זו הקרבן שבעצים הוא עמוק  זו בלבד, אלא שמבחינה  לקרבן; ולא 

ונעלה יותר גם מהקרבנות עצמם.
)על פי לקוטי שיחות חכ"ב ע' 7 ואילך(



שאלה:נפשי

נוח לו לאדם שלא נברא יותר משנברא" – האם עלי להצטער על שנבראתי 
ובאתי לעולם?

תשובה:
חס ושלום, יהודי צריך להיות בשמחה תמיד. ומה שחכמינו אמרו "נוח לו לאדם שלא נברא" – ידוע דיוקו 
של אדמו"ר הזקן )לקוטי תורה, פרשת ראה( בכך שלא אמרו "טוב לו שלא נברא" )שהרי אדרבה, ירידת 
הנשמה לעולם הזה היא לצורך העלייה הגדולה שתבוא על ידה, ואם כן היא טובה גדולה עבורו( אלא אמרו 
"נוח לו לאדם שלא נברא", דהיינו שיותר קל ונוח היה לאדם אילו לא נברא מאשר לרדת ל"בירא עמיקתא" 
ולהיכנס בקשרי המלחמה עם יצרו הרע ונפשו הבהמית, ועם זאת בוודאי טובה גדולה היא לו ולנפשו ולחלקו 

בעולם.
מטבענו איננו מחפשים ומבקשים ניסיונות ואתגרים, ובמיוחד כאלה שיש בהם סיכון, אולם כיוון שהקב"ה 
הוא ששיגר את נשמתנו לעולם הזה בוודאי יש בזה כוונה לטובה, וכמבואר בתניא )פל"ו( שתכלית ירידת 
דירה  יתברך  לו  "להיות  טז(,  נשא  )תנחומא  המדרש  כמאמר  היא,  כולה  הבריאה  ותכלית  בגוף  הנשמה 

בתחתונים".
כיוון שכל ישראל בחזקת כשרות בוודאי כל יהודי סוף־כל־סוף ימלא את שליחותו עלי אדמות, והרי רצונו 
הפנימי של כל אחד הוא לעשות את רצון ה' )כפסק הרמב"ם הל' גרושין ספ"ב(. אי לזאת, בוודאי צריך כל 
יהודי לשמוח בכל עת על הזכות הנפלאה שניתנה לו בעולם הזה למלא את הרצון האלוקי )אשר לכן עורכים 
שמחה ביום הבר־מצווה, על כך שהילד הופך לאיש ובר דעת שביכולתו למלא את שליחותו בלימוד התורה 
וקיום המצוות(. ולזה אמרו חכמים במשנתם "יפה שעה אחת בתשובה ומעשים טובים בעולם הזה מכל חיי 

העולם הבא".

בשאלתי
 המשפיע

הרב מנחם דב דוברוסקין 

?

 הצטרפו למסלולי הלימוד החדשים
 והביאו לעצמכם את הזכות הנדירה והמיוחדת!

הזדמנות פז - אחת לשלוש שנים

 לסיים את כל 

התורה כולה
ביום שני ט"ו בשבט מגיעים לסיומם מחזורי

הלימוד היומי בספר משנה־תורה להרמב"ם
המקיף את הלכות כל מצוות התורה ב-1,000 פרקים

 מסלול שלושה פרקים ליום המסתיים אחת לשנה, 
ומסלול פרק אחד ליום המסתיים אחת לשלוש שנים

בהתאם לתקנת כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש זי"ע


