
גליון מספר  185ב"ה, שבת קודש פרשת שמות תשפ"ו

לרגל כ"ד בטבת, יומא 
דהילולא של כ"ק רבנו 
הזקן זי"ע:  יריעה לדמותו 
של רבי פנחס שיק 
)רייזעס( זצ"ל, מתלמידיו 
הקרובים וכותבי תורותיו 
הנאמנים, שכיהן כעסקן 
ציבורי רב פעלים ותולדות 
חייו כרוכים בחיי רבו

רָָאֵֵל כְֹבְרִִֹי יִִשְׂ�ׂ נִִּי  בְּ�
לימוד זכות על כל יהודי

הגה"ח רבי מענדל 
ווכטר שליט"א

אורות באפלה
מארבע כנפות הארץ: 

טנזניה, אפריקה

 חיי גאולה
בתוככי מצרים

 התוועדות 
עם הרב אשר פרקש

המהפך של יתרו
פניני חסידות בסוגיות 

הדף היומי

 בית
החומה 
בשקל_וב



בְּּצֶֶדֶֶק תִּּשְׁׁפֹּטּ עֲמִִיתֶֶךָ – מעלת הדין לכף זכות

מי שאינו יודע ללמד סנגוריה על ישראל – טרם נכנס 
בשער עבודת ה' | צדיקי האמת אינם מקבלים לשון 
הרע על ישראל, מגודל דבקותם בה' האוהב את בניו

הדרך העיקרית להגיע לידי קיום מצות אהבת 
ובכל  אדם,  שרואים  בכל  ידי  על  היא  ישראל, 
דבר שנגרם בעולם באמצעותו - רק טוב. על ידי 
ההסתגלות להביט בעין טובה ורכישת היכולת 
נמנעים מקנאה  זכות,  לדון את כל האדם לכף 

ושנאה וממילא מתרבה השלום בעולם. 
במאמר זה נסקור מעט מן המקורות העוסקים 
ובדברי  פה  ושבעל  שבכתב  בתורה  זו  בסוגיה 
רבותינו הראשונים והאחרונים, עד לתורתם של 
וגילו בה  זו  גדולי החסידות שהעמיקו במצוה 

פנים חדשות.
)קכז,  שבת  במסכת  רש"י  בדברי  מפורש  כך 
בכלל  זכות  לכף  חבירו  את  "דן  נמי(:  הני  ד"ה  ב 

לזכות,  מכריעו  שהוא  דמתוך  שלום.  הבאת 
או  היה',  'אנוס  בזאת',  לי  חטא  'לא  ואומר: 

'לטובה נתכוון', יש שלום ביניהן".
מקיים  זכות  לכף  הדן  שאדם  כך  על  נוסף 
וזוכה  עצמה,  בפני  מדאורייתא  עשה  מצות 
במפתח נפלא שיסייע בעדו בקיום רוב המצוות 
שבין אדם לחברו, הרי הוא חי את חייו באופן 
רגוע ושמח. מי שרואה בכל דבר רק טוב, תמיד 
טוב לו, כל אדם נראה לו חבר ואהוב וכל מה 
שמתרחש משמח אותו. כאשר התודעה כל כך 
חיובית, החיים הופכים לתענוג של ממש. והרי 
אליבא דאמת, בוודאי יש בכל דבר ובכל מצב 
נקודות טובות, וכאשר מתרכזים בנקודות הללו 
ודבקים בהן, הן מאירות את כל החיים שיהיו 

נעימים וטובים.

"כמה לבנות שיניה"
מצות  מקיים  זכות  לכף  שהדן  לכך  המקור 
ֹט  פֹּ� ְ שְׁ� צֶֶדֶֶק תִּ�ִ עשה מדאורייתא, מצוי בפסוק: "בְּ�ְ
אנו  פה  שבעל  ובתורה  טו(.  יט,  )ויקרא  עֲֲמִִיתֶֶךָָ" 
בן  יהושע  דברי  את  אבות  במסכת  מוצאים 
פרחיה )אבות א, ו(: "והוי דן את כל האדם לכף 

זכות".
כולל  הוא  הרמב"ם  של  המצוות  במניין 
מצוה זו בתוך תרי"ג המצוות )ספר המצוות קעז(: 
ולא  זכות,  לכף  חבירו  את  שידון  "שיתחייב 
יפרש מעשיו ודבריו אלא לטוב". ובדרך דומה 
כי  "והנה  ריח(:  ג,  תשובה  )שערי  יונה  רבינו  כותב 
מעשה,  יעשה  או  דבר  ידבר  אשר  אדם  תראה 
ולצד  חובה  לצד  ומעשהו  דברו  לשפוט  ויש 
הזכות: אם האיש ההוא ירא אלקים, נתחייבת 
לדון אותו לכף זכות על דרך אמת, גם כי יהיה 

הדבר קרוב ונוטה יותר אצל הדעת לכף חובה. 
החטא  מן  יזהרו  אשר  הבינונים,  מן  הוא  ואם 
הספק  להטות  עליך  יש  בו,  יכשלו  ופעמים 
רבותינו  שאמרו  כמו  הזכות,  לכף  ולהכריעו 
ידינהו  המקום  זכות  לכף  חבירו  את  הדן  ז"ל: 
לכף זכות, והיא מצות עשה מן התורה... ואם 

יהיה הדבר אצלך כמו  נוטה לכף חובה  הדבר 
ספק, ואל תכריעהו לכף חובה".

הרחיב  ל(  )ט,  אזכרי  לר"א  חרדים  בספר  גם 
בחובה לדון לכף זכות כל אדם מישראל, וכתב: 
ֹט עֲֲמִִיתֶֶךָָ - מצוה עשה... לכל אדם,  פֹּ� ְ שְׁ� צֶֶדֶֶק תִּ�ִ "בְּ�ְ
ותלויה בלב, והיינו לדון כל סתם אדם מישראל 

לכף זכות, וידונו אותך לכף זכות בשמים".
י(  יז,  )חושן משפט  בשולחן ערוך  להלכה נפסק 
לכף  אחד  כל  "וידון  הללו:  הראשונים  כדברי 
אם  "דאפילו  כד(,  )ס"ק  הסמ"ע  וכתב  זכות". 
לכף  לדונו  יש  במזיד,  שיקר  שאחד  התברר 

זכות", עיי"ש.
)סו,  חרדים  ספר  וכתב  הוסיף  אחר  במקום 
קז(: "ולא יגנה שום דבר, כדאמר החכם 'כמה 

לְְבָָנִִים שיניה'. וידון לכף זכות תדיר בפה ובלב". 
"מאמר החכם" עליו מדבר ספר החרדים מקורו 
"ומסופר  ו(:  הכניעה,  )שער  הלבבות  חובת  בספר 

לִִוְְיַַת תלמידיו ליד  על חסיד אחד שעבר פעם בְּ�ְ
נבלת כלב שהסריחה מאוד. אמרו לו תלמידיו: 
החסיד:  להם  אמר  זו!  נבילה  מסריחה  כמה 
כמה לְְבָָנוֹֹת שיניה!" וכאשר שמעו תלמידיו את 
תגובתו, התחרטו על מה שדברו בגנות הנבילה.
"ועתה צא ולמד, מה אם מכוער הדבר לדבר 
לדבר  שמכוער  שכן  כל  מת,  כלב  של  בגנותו 
בגנותו של אדם חי. ומה אם יפה לשבח נבלת 
שחובה  שכן  כל  כן,  אם  שיניה,  בלובן  כלב 
לשבח בן אדם שיש בו שכל ובינה. וזאת הייתה 
תלמידיו  את  להדריך  החסיד,  של  כוונתו  גם 
שהרגל  עד  רע,  לדבר  לא  לשונם  את  שירגילו 
זה ייעשה להם טבע, כך שלא יוכלו לדבר רע 
לדבר  לשונם  את  ושירגילו  נבילה,  על  אפילו 
כך  קבוע,  טבע  להם  ייעשה  שהרגל  עד  טוב, 

שידברו טוב אפילו על נבילה סרוחה".

כף זכות – עד היכן?
את  הגמרא  מזכירה  א(  )ל,  שבועות  במסכת 
עֲֲמִִיתֶֶךָָ  ֹט  פֹּ� ְ שְׁ� צֶֶדֶֶק תִּ�ִ המקור לדין לכף זכות: "בְּ�ְ
- הוי דן את חבירך לכף זכות", ומפרש רש"י: 
אלא  מדבר,  הכתוב  דינים  בעלי  בדין  "ולא 
ברואה חבירו עושה דבר שאתה יכול להכריעו 
ואל  לזכות  הכריעו  זכות,  ולצד  עבירה  לצד 

תחשדהו בעבירה".
לא רק במצבי ספק קיימת החובה לדון לכף 
עליו  שהיהודי  ברור  בו  במצב  גם  אלא  זכות, 
גם  ח"ו.  התורה,  נגד  דבר  עושה  מתבוננים 
על  זכות  ללמד  מקום  יש  עדיין  כזה,  במקרה 
האדם שאינו אשם כל כך. אולי הוא אינו יודע 
מתמודד  הוא  שאולי  או  העניין,  חומרת  את 

במלחמת היצר באופן קשה ביותר, וכדומה.
בספר התניא )פרק ל( מבואר איך ללמד זכות 
ויושבי  הארץ  עמי  על  אפילו   - יהודי  כל  על 
והדבר  בחטאיהם.  ושונים  החוזרים  קרנות 
קרוב לכל אחד, כאשר ישים אל ליבו שייתכן 
במובן  הקב"ה,  אצל  חשובים  אלו  שיהודים 

מסוים, עוד יותר ממנו:
"עוד זאת ישים אל לבו, לקיים מאמר רז"ל 
)אבות ד, י( 'והוי שפל רוח בפני כל האדם'. 'והוי' 

ממש,   – האדם'  כל  'בפני  לאמיתו,  באמת   –
מאמר  פי  על  והיינו  שבקלים.  קל  בפני  אפילו 
שתגיע  עד  חברך  את  תדין  'אל  ד(  ב,  )שם  רז"ל 
להיות  לחטוא,  לו  גורם  'מקומו'  כי  למקומו'. 
מיושבי  ולהיות  היום  כל  בשוק  לילך  פרנסתו 
רואה  והעין  כל התאוות,  רואות  ועיניו  קרנות, 
עֵֵּרָָה מֵֵאֹֹפֶֶה',  והלב חומד, ויצרו בוער כתנור 'בֹּ�
אֵֵׁשׁ  כְּ�ְ בֹֹעֵֵר  א  'הּוּ ו(  )ז,  בהושע  שכתוב  כמו 
במה  כך  כל  גדולה  אשמתם  ואין  לֶֶהָָבָָה'... 
שאינם כובשים יצרם הבוער כאש להבה מפני 
פחד ה' המבין ומביט אל כל מעשיהם, כאשמת 

אור וחיות נפשנו
הגה"ח רבי אברהם מענדל ווכטר שליט"א

 רכז מערכת: אהרן לוין | להפצה, תגובות ויצירת קשר - 072-279-2086
כל הגליונות ניתנים להשגה בדוא"ל: kikarov10@gmail.com  | © כל הזכויות שמורות  

 מנהל:
הרב משה שילת מו"ל:

אם יהודי עושה 
דבר שלא כשורה 
ח"ו, אבל נמצא 
מי שמלמד עליו 
זכות כאן למטה, 
אזי גם למעלה 

מתעוררים 
רחמים ומלמדים 
עליו זכות לפטרו 

מן הדין

2    כי קרוב



ועבודתו.  תורתו  ואל  ה'  אל  הקרב  הקרב  כל 
וכמו שאמרו רז"ל )חגיגה טו, א( גבי אחר 'שידע 
בכבודי וכו''. ולכן אמרו רז"ל )ב"מ לג, ב( על עמי 

הארץ שזדונות נעשו להם כשגגות".
של  השפל  מצבו  דווקא  לפעמים  כלומר, 
זאת  ביותר.  הגדול  הזכות  לימוד  הוא  האדם, 
כיוון שבוודאי אם לא היה נתון במלחמת היצר 
גדולה כל כך, לא היה יורד למקום נמוך כל כך. 
ואם כן, יכול כל בן תורה להפנות את השאלה 
ה'  אל  שקרוב  כמי  הוא,  האם   – עצמו  כלפי 
ותורתו, אכן עובד אותו בלבב שלם ואינו נכשל 
בדברים שהוא דש בעקביו? האם גם הוא נלחם 
מלחמה עצומה, כאותו יושב קרנות, על שקידה 
התפילה?  כוונת  ועל  מרגילותו  יותר  בתורה 
הלא ידע איניש בנפשיה שאין הדבר כן תמיד, 
"כל  בפני  רוח  שפל  להיות  הוא  יכול  וממילא 

האדם" ממש.

כשרות התפילין של מעלה
הרה"ק ר' לוי יצחק מברדיטשוב זצ"ל נודע 
עם  על  שלו  הזכות  לימוד  בגודל  בשערים 
זה,  יהודי בפרט. בעניין  ועל כל  ישראל בכלל 
'פתגמין קדישין'  יד קדשו בספר  מובא מכתב 
)אות יח, בקדושת לוי הוצאת הדרת חן נספח בסוף הספר בשם 

'בית לוי'(:

"ועל פי זה אפשר שרמזו חז"ל במסכת תענית 
הקדושים,  ברבותינו  מקומות  ובכמה  ב(,  )כ, 

שאמרו על עצמן 'ולא הלכתי ארבע אמות בלא 
איך  כי  הלזה,  מאמר  לֵֵא  ָ יִִפָּ� מה  הנה  תפילין'. 
אמר שלא הלך ד' אמות בלא תפילין, כי הלא 
בשבת ויו"ט אין מניחין תפילין, ואפילו בחול 
נמי בהיותו בבית המרחץ אזי מוכרח להיות שם 

בלא תפילין?!
בתפילין  הנה  כי  הדברים...  ביאור  "אמנם 
כמו  הק',  ישראל  בְְחָָן של  ִ שִׁ� כתוב  של השי"ת 
שכתוב בגמרא )ברכות ו, א( שבתפילין של ראש 
דוֹֹל  גָּ�ָ גוֹֹי  מִִי  י  כִּ�ִ יד כתובין אלו הפסוקים:  ושל 
רָָאֵֵל  רֶֶיךָָ יִִשְׂ�ְ ְ דוֹֹל )שם, ח(, אַַשְׁ� וֹֹּגּי גָּ�ָ מִִּוּי  )דברים ד, ז(, 

רָָאֵֵל )דברי הימים־א יז, כא(,  ךָָ יִִשְׂ�ְ ְ עַַמְּ� מִִּוּי כְּ�ְ )שם לג, כט(, 

נמצא בחינת תפילין של השי"ת הוא - שמשבח 
ובתפילין  הקדושים.  ישראל  אותנו  ומקלס 
ד(,  ו,  )דברים  כו'  רָָאֵֵל  יִִשְׂ�ְ מַַע  ְ שְׁ� ישראל כתוב  של 
נמצא בחינת תפילין של ישראל הוא - שאנחנו 

מקלסין ומשבחין את השי"ת הנכבד והנורא.
עבודת  זהו  הזאת  הקדושה  העבודה  "והנה 
איש הישראלי בעולם הזה כל ימי חייו, שמחויב 
האדם להודות ולהלל ולשבח ולקלס תמיד את 
השי"ת במידותיו הק' כידוע. וגם מחויב תמיד 
קדושו,  עם  ישראל  על  וסנגוריא  זכות  ללמד 
ולראות תמיד בעין פקיחא וחכימא בעינא טבא 
להלל  ורק  והישרים,  הטובים  מידותיהם  את 
שהם  קדושו,  עם  ישראל  את  ולקלס  ולשבח, 

בני אברהם יצחק ויעקב, ובוודאי מעשי אבות 
יירשו בנים, ועמך כולם צדיקים. ובוודאי הבא 
לטהר עצמו במידה טובה זאת הקדושה, מסייע 
עם  ישראל  על  ח"ו  רע  יראה  שלא  השי"ת  לו 
קדושו, רק כולו טוב וזכויות, ויוכל תמיד ללמד 

זכות וסנגוריא על ישראל עם קדושו.
"כי זהו כלל בעבודת השי"ת, כי מי שאין בו 
וישר  טוב  רק  לראות תמיד  הזאת  טובה  מידה 
לספר  הקדושה  טובה  מידה  בו  ואין  בישראל, 
משובחין  ושישראל  ישראל,  בשבחי  תמיד 
טובה  המדה  בו  ואין  בעיניו,  תמיד  ומפוארין 
עם  ישראל  על  וסנגוריא  זכות  ללמד  הקדושה 
קדושו, אזי ידע נאמנה שלא יזכה כל ימי חייו 
לכנוס בפתח שער עבודת הבורא באמת, שזהו 

שער לה' צדיקים יבואו בו".
כלומר, כיון שהקב"ה מחבב את ישראל בניו 
מעלה  של  בתפילין  שבחיהם  את  שכתב  עד 
כביכול, הרי שזו הבחינה לאדם אם הוא קרוב 
לה' או לא – האם גם הוא מדבר בשבחם של 
למצוא  נוטה  הוא  שמא  או  קרובו  עם  ישראל 

בהם פגמים למיניהם.
"וזה שאמר התנא )שבת קיח, ב( 'תיתי לי ]כמו: 
ד'  הולך[  ]שאינני  מסגינא  דלא  חלקי[  אשרי 
חיי  ימי  כל  שתמיד  היינו  תפילין',  בלא  אמות 
הלכתי בתפילין, דהיינו או שהלכתי בתפילין של 
השי"ת, דהיינו ששיבחתי וקילסתי את ישראל 
 - והקדושים  הטובים  במידותיהם  קדושו  עם 
או שהלכתי  כנ"ל...  השי"ת  תפילין של  שזהו 
בתפילין של ישראל, דהיינו ששיבחתי וקילסתי 
וזהו תפילין   - את השי"ת במידותיו הקדושים 
של ישראל כנ"ל. נמצא זאת היה תמיד עבודתי 
עבודת הקודש כל ימי חיי תמיד בלי הפסק – או 
לספר בשבחי השי"ת, או לספר בשבחיהם של 

ישראל עם קדושו.
הצדיק  של  בפומיה  מרגלא  שהיה  "וזה 
החסיד המפורסם מו"ה זושא מק"ק האניפאלי 
ישראל  עמך  עולם!  של  רבונו  תמיד:  לומר 
כן  אומר שלא  כי  אם אתה  טובים הם,  בוודאי 
הוא ח"ו, הלא יהיו פסולין ח"ו התפילין שלך, 

אלא ודאי ועמך כולם צדיקים, אמן!" 

לא רואים חטא
בעניין  הרחיבו  החסידות  מגדולי  רבים  עוד 
לימוד זכות. כך בספר תפארת שלמה )אבות א ד"ה 
והוה דן( מאריך מאוד בזה ומסביר במתק לשונו 

פגמי  כל  השי"ת  לפני  וידוע  שגלוי  אף  שעל 
אם  כלל,  משמים  אותו  מענישים  אין   - האדם 
לא שיימצא מי שילמד עליו חובה כאן בעולם 
שלא  דבר  עושה  יהודי  אם  שני,  מצד  הזה. 
כשורה ח"ו, אבל נמצא מי שמלמד עליו זכות 
כאן למטה, אזי גם למעלה מתעוררים רחמים 
זכות לפטרו מן הדין. וכאמור,  ומלמדים עליו 

הוא מאריך לבסס את דבריו בראיות ממאמרי 
חז"ל, מהלכה ועוד.

בתוך דבריו כותב כך: "הלא זה הדבר אשר 
שמענו גם כן מצדיקי הדור שהיו בזמנינו שלא 
לו  לאמור  פניו  על  דרכו  את  לאדם  הוכיחו 
מדוע ככה עשית, רק הכל בדברי ריצוי ופיוסים 
האדם  ם  שָׂ�ָ טובים, אשר  דברים  ובדרך חכמה, 
מעצמו על לבו לשוב מחטאיו. וכה אמר הרב 
כי  זי"ע,  מפרשיסחא  האלקי  האיש  היהודי 
קיבל דברי הרב הצדיק האלקי ר' דוד מלעליב 
זי"ע, שלא להוכיח עוד אנשים בדברי תוכחות 
לפני  שלימה  בתשובה  להשיבם  כדי  וניאוצים 
הש"י ב"ה, כי אם להתהלך עמהם בדברי ריצוי 
ובנחת, ולקרב את לבבם באהבה לעוררם ביראת 

שמים...
בע"מ  האלקי  מהרה"ק  שידענו  "וכמו 
והתפאר  ׂשׂ  שָׂ�ָ חנוכה  שבימי  לוי,  קדושת  ספר 
חנוכה שישראל  נר  על מצות  ב"ה  לפני הש"י 
כמה  טובים,  בניך  כמה  'ראה  לומר  מדליקין 
הם נזהרין במצותיך!' והמדה הזאת היא באה 
אהבת  וגודל  ב"ה,  להש"י  האהבה  מגודל 
ישראל  בין  שלום  תמיד  שמבקש  ישראל 
כך,  כל  מחבבם  הוא  לכך  שבשמים,  לאביהם 
להיותם זרע ברך ה' ומקיימי מצותיו כל הימים, 

לכך אין לראות בהם שום נפתל ועיקש.
"והנה הדבר הזה הוא מושרש בלב הצדיקים 
שידענו  כמו  ישראל,  טובות  כלל  המבקשים 
פישלי  ר'  האלקי  הצדיק  אדומ"ו  מבחינת  זה 
מסטריקעוו זי"ע, שמעולם לא היה יכול להאמין 
ששום אחד מישראל יחטא ויעבור איזה עבירה, 
לא  כי  ב,  מְְכַַזֵּ�ּ היה  הכל  לו,  שהגידו  מה  וכל 
כי אמר שכל איש מישראל לא יחטא,  האמין, 
האוהב  ודביקותו בהש"י  קדושתו  מגודל  וזהו 
עמו ישראל. לכך הנה הצדיקים ההולכים לפני 
)תהלים לד, טז(, גם  יקִִים  צַַדִּ�ִ אֶֶל  עֵֵינֵֵי ה'  ה' - הנה 
אינם רואים שום חטא על ישראל כל הימים..."
עולה  רבים  מקורות  ומעוד  הללו  מהדברים 
הבעש"ט  בדרך  ההולכים  שאצל  בבירור 
ותלמידיו תפס עניין לימוד הזכות מקום מרכזי - 
להתרכז ולראות אך ורק טוב בכל אדם מישראל 

באשר הוא.
בעל   – הללו  שהצדיקים  להדגיש,  ראוי 
ה'קדושת לוי' ובעל ה'תפארת שלמה' – כתבו 
את דבריהם בתקופה שכבר פשה נגע ההשכלה 
בעם ישראל והיו רבים שכפרו ונלחמו נגד הדת, 
ואף על פי כן כתבו בכל התוקף עד כמה חשוב 
ללמד זכות על כל אחד ואחד מישראל. ואם כן, 
רואים  אלו כאשר  בימינו  וכמה  על אחת כמה 
ער  כקטנים,  גדולים  ישראל,  שלב  במוחש 
לתורה ומצוותיה, הרי שיש לנו ללמד זכות על 
אחינו שטרם נמנים על שומרי התורה והמצוות 
ואין  שנשבו,  תינוקות  היותם  עקב  בקביעות 
הדבר תלוי אלא בנו - שעל ידי דברים היוצאים 

מן הלב ניתן להשפיע עליהם לטובה ולברכה.

כי קרוב     3



משפיעים לדורות 
בעקבות גדולי משפיעי חב"ד

של החסידים'שר הצבא' 
ביקורו של רבינו הזקן בעיר התורה שקלוב הפך את בן הרב לחסיד נלהב • 
לדמותו של החסיד רבי פינחס שיק )"ר' פינחס רייזעס"(, מראשוני חסידיו של 
רבינו הזקן, שתורה וגדולה התאחדו על שולחנו, זכה להיות מראשי ה'חוזרים' 
וה'מניחים' של דרושי רבינו ונטל חלק בראש עסקנות הכלל של יהדות ליטא 
ורוסיה הלבנה • מוגש לרגל יום ההילולא של רבינו, כ"ד בטבת
הרב לוי יצחק הולצמן

"דרוש זה הוא הנחת וכתב יד הר"פ ז"ל משקלאוו". רשימת הרבי ה'צמח צדק' בכתב 
קדשו על מאמר מ'הנחת' ר' פינחס

4    כי קרוב



ב
אותם  בשקלוב,  ה'פרושים'  של  הקטן  המדרש  בית 
מתמידים השקועים בלימודם ופורשים מהבלי העולם, 
את  שכללה  שֶבֶת'  'מאחרי  חברת  חבורות.  שתי  היו 
אלו שנותרו ישובים על ספסלי בית המדרש עד חצות 
הלילה, יגעים בתורה עד כלות; וחברת 'משכימי קום' 
של אלו שהתייצבו על משמרתם בבית המדרש בשעה 

שלוש לפנות בוקר, מוכנים ומזומנים לריתחא דאורייתא. 
תורה  של  מבצר  בישראל,  ואם  עיר  שקלוב  הייתה  ההם  בימים 
לא  זה  למרחקים.  יצא  ועסקניה  גאוניה  של  ושמם  הלבנה,  ברוסיה 
לאחר  שיק,  העניך  חנוך  רבי  הגאון  שקלוב  לרבנות  התמנה  מכבר 
היה  שיק  פינחס  ר'  בנו  הרחוקה.  בברלין  צדק  ומורה  כרב  ששימש 
'משכימי קום' בבית  אז אברך צעיר, בר־אוריין, שנטל חלק בחברת 

המדרש.
פינחס  ר'  הגיע  כאשר  המדרש.  בבית  מהומה  הייתה  אחד  לילה 

הקבוע  לשיעורו  המדרש  בית  אל 
בו  שנותר  גדול  קהל  מצא  בוקר,  לפנות 
יותר  מוקדם  כי  מתחילת הערב. התברר 
שק  עם  צעיר  אברך  הכנסת  לבית  נכנס 
התנור  אל  תחילה  ניגש  הוא  כתפיו.  על 
הדרך,  מטרחת  ולנוח  להתחמם  בכדי 
עם  תורנית  לשיחה  נכנס  מהרה  עד  אך 
מכליהם  שיצאו  המקומיים  הלמדנים 
מצורת לימודו ומחשבתו, ונהנו לשוחח 

עמו שעות רבות בלימוד. 
שיעור  המגיד  החל  שעה  באותה 
בשיעורו הקבוע על מסכת בבא קמא. לא 
היה זה שיעור רגיל, הורשו להשתתף בו 
רק אלו שנודעו בגדלותם והורשו לחדש 
חידושים בלימוד. המגיד שיעור, ר' זלמן 
לשחיטה  "אינה  בסוגיית  עסק  יחיאל, 
מתחילה  לשחיטה  ישנה  או  בסוף  אלא 
ועד סוף", העוסקת בשאלה אימתי היא 
דיני  ביסודות  ונוגעת  השחיטה  'חלות' 
על  דיבר  כדרכו  קדשים.  ודיני  שחיטה 
כך בפלפול חריף ומעמיק, כאשר האורח 

הצעיר מאזין אף הוא ברוב קשב.
הרבה  שישנם  האורח  הגיב  לבסוף 
המגיד  של  בדרכו  טובים  חידושים 
שיעור, אך הוא עצמו רגיל ללמוד בדרך 
דברי  על  פה  בעל  לחזור  והחל  אחרת, 
התוספות בסוגיה, והסביר את משמעות 
ארוכות.  שעות  במשך  להלכה  הדברים 
כולם התפעלו מגישתו הישרה והיסודית, 

ואמרו שזהו לימוד אמיתי שמכניס רחבות בראש. גאוני שקלוב כיבדו 
אותו מאוד, אך לא ידעו מיהו האורח. כעבור ימים ספורים עזב את 
המקום, ומאוחר יותר נודע שהיה זה רבינו הזקן שבא בשליחותו של 

רבו המגיד ממעזריטש.
הרב,  לחסידות.  החריפים  המתנגדים  ממרכזי  אחד  הייתה  שקלוב 
נגד  שקלוב  קהילת  של  פומבי  כרוז  על  לימים  חתם  אף  העניך,  רבי 
הותיר  הזקן  רבינו  של  ביקורו  אך  תקמ"ז.  בטבת  בעשרה  החסידים, 
רושם מיוחד על אברכי שקלוב, וכמה מהמובחרים שבהם אף הפכו 
שהפך  ר'  פינחס,  הרב,  של  בנו  בהם   – הנלהבים  לחסידיו  לימים 

לתלמידו הנאמן של רבינו והיה בין ה'חוזרים' והכותבים של תורתו.

חסידי שקלוב
לימים שב רבינו הזקן לשקלוב לוויכוחים עם הגאונים המתנגדים, 
בכדי להעמידם על טיבה של תורת החסידות. רבות מסופר במסורת 
החסידית על ויכוחים אלו. רבינו בעצמו מספר על אותה פעם שביקר 
רבם  בשליחות  מקאליסק,  אברהם  רבי  הרה"ק  עם  יחד  בשקלוב 
המקום  בני  הסכימו  בתחילה  מוויטבסק.  מענדל  מנחם  רבי  הרה"ק 
את  חטפו  בו,  להפסיד  שהולכים  שראו  משעה  אך  לוויכוח,  לעמוד 
שני האורחים ונעלו אותם במרתף, עד שלבסוף בחסדי שמים הצליחו 

להתחמק ולברוח משם.

בביקור אחר של רבינו בשקלוב, כאשר כבר יצא שמו לתהילה בכל 
הארץ, נאספו כל גדולי העיר לבית המדרש והקיפו אותו חבילות של 
שאלות בלימוד. הרבי עלה על הבימה ואמר: "אומַַר לכם תורה לתרץ 
אלו   – השיר״  בעלי  ״כל  אומרת:  המשנה  ניגון.  אנגן  קושיותיכם? 
הנשמות והמלאכים, ״יוצאין בשיר ונמשכין בשיר״ – העלייה שלהם 
היא על ידי שיר וניגון". וכך החל לנגן ניגון בדביקות גדולה. בבית 
ששעה  עד  המופלא  בניגונו  שקועים  היו  כולם  הס,  הושלך  המדרש 
ארוכה לא הרגישו היכן הם נמצאים. בשעה בה הרבי שר, נפתרו להם 

כל קושיותיהם ושאלותיהם.
הרב  בן  פינחס,  ר'  את  הפך  הללו  הביקורים  מן  אחד  כאמור, 
משקלוב, לחסיד נלהב. חמותו של ר' פינחס הייתה מרת רייזע, עשירה 
"רייזעס". כאשר  נקרא שם משפחתו  ועל שמה  מפורסמת בשקלוב, 
ביקר רבינו הזקן בשקלוב, שוחח בלימוד עם גאוני שקלוב והשיב על 
על  אלא  לענות  בידם  עלה  לא  מכל שאלותיו  ואילו  כל שאלותיהם, 
אחת מהן. הדבר עשה רושם אדיר על מרת 
רייזע והיא פנתה לשלושת חתניה ואמרה 
המגיד  אצל  ללמוד  שייסע  שמי  להם 

מליאזנא, יקבל את כל רכושה. 
בעקבות זאת נסע ר' פינחס לחצר רבינו 
ושהה במחיצתו שלושה חודשים. כשחזר 
למד  כי  המאשר  מכתב  והביא  לשקלוב 
כל  את  חמותו  לו  נתנה  הזקן,  רבינו  אצל 
הרכוש  את  פינחס  ר'  נטל  וזהבה.  כספה 
כולו ומסרו לידי רבינו הזקן כדי שיחלקו 
שיזכה  בירכו  רבינו  ציבורית.  לצדקה 
לתורה וגדולה במקום אחד. כשסיפר זאת 
הרבי הריי"ץ, הוסיף שר' פינחס ביקש עוד 
ניתן  לו.  השיב  ולא  שתק  רבינו  אך  דבר, 
לשער שבקשתו הייתה על זרע של קיימא, 

דבר שלמרבה הצער לא זכה לו.
במרוצת  הפכו  שקלוב  ממתנגדי  רבים 
השנים לחסידים, בהם גיסיו של ר' פינחס 
שהיו מגדולי חסידי רבינו הזקן: רבי זלמן 
חמותו  שם  על  הוא  אף  המכונה  סלונים, 
'חוזר'  הוא  אף  שהיה  רייזעס",  זלמן  "ר' 
למחותנו,  לימים  והפך  הזקן  רבינו  אצל 
כאשר בנו ר' יעקב נשא לאשה את הרבנית 
האמצעי;  אדמו"ר  של  בתו  רחל  מנוחה 
ורבי בנימין קלעצקער, שעל גודל מעלתו 
מתהלכים  חסידות  בדברי  בהתבוננות 
ערך  שפעם  מסופר  כך  רבים.  סיפורים 
חשבון הכנסות והוצאות בעסקיו וכשהגיע 
מלבדו".  עוד  "אין  רשם  הכל',  ל'סך 
ריגה  העיר  בנמל  שבהיותו  מסופר  ועוד 
ליד רפסודות של עצים אותם התכונן להשיט בים, שקע בהתבוננות 
במשך שעות ארוכות. כאשר הביעו באזניו פליאה על כך, הגיב: "מה 
הפלא?! פלא גדול הוא אם קורה להיפך, שבשעה שאומרים "אחד" 

בקריאת שמע חושבים על העצים בנמל ריגה"...

"אוי, רבי!" 
מנהגו של ר' פינחס היה לנסוע לחצר הרבי לארבעת חודשי החגים 
מידי שנה: אלול־תשרי, ניסן, וסיון. פעם חלה ולא היה ביכולתו לנסוע 
לחודש תשרי אל הרבי. מאוחר יותר הוטב מצבו, אך בגלל שהחורף 
הקדים לבוא, נותר בחגים בשקלוב. כאשר ישב בסוכה בסעודת שמיני 
עצרת, פרץ לפתע בזעקה וקרא "אוי, רבי!", ואמר לנוכחים: "כעת 

העלה אותי הרבי במחשבתו". 
אמר:  הסעודה  ובאמצע  בסוכתו,  הזקן  רבינו  ישב  רגעים  באותם 
"פינחס רייזעס זקוק לרפואה בגוף. מה שאיני יכול לתת לו – אינני 
נותן לו; אבל רפואת הגוף – זאת אני נותן לו". חסידי שקלוב שנכחו 
פינחס  ר'  של  שמו  את  הזכיר  שרבינו  מכך  מאוד  התפעלו  במקום, 
לעירם  כשחזרו  שבשגרה.  דבר  זה  היה  לא  הסעודה,  של  בעיצומה 
אחרי החג, באו מיד לביתו של ר' פינחס וביקשו ממנו 'משקה' והוא 
נתן להם. במהלך הדברים נודע להם שבאותם רגעים שהזכיר רבינו את 

מאמריו של אדמו"ר הזקן שנדפסו מרשימותיו 
של ר' פינחס )"הנחות הר"פ ז"ל"(

כי קרוב     5



שמו, זעק ר' פינחס בביתו "אוי, רבי!"
חסידים הראשונים סלדו מהליכה בגדולות ובנפלאות, וכך התנפלו 
על ר' פינחס בתרעומת: "מנין לך מדריגה שכזו?"... "לא נביא אני 
ולא בן נביא", הצטדק ר' פינחס, "אלא שכשהייתי בפעם הראשונה 
ב'יחידות' אצל הרבי, מסרתי לו את מדרגת 'נפש' שלי. בפעם השנייה 
נתתי לו את ה'רוח' שלי, וב'יחידות' השלישית מסרתי לו את ה'נשמה' 
שלי. ומאחר שמסרתי לו את כל חלקי הנפש, הרי אין זו ידיעה שלי"...
כ"ק  אצל  ל'יחידות'  שנכנס  בחסיד  שאירע  מעשה  לציין  ומעניין 
אדמו"ר זי"ע. בדבריו הזכיר את הסיפור הזה שנשמע מפיו של אדמו"ר 
הריי"ץ ושאל: האם דבר כזה שייך גם בזמננו? השיב לו הרבי שכל 
סיפור שמסופר בידי הרבי, יש בו לימוד גם לדורנו, אך לא זו ההתחלה 
ועסק  הזקן  רבינו  אצל  שנים  במשך  למד  פינחס  ר'  השם.  בעבודת 
ב'עבודה' בטרם האירה בו התקשרות כזו אל הרבי. "מסירת הנפש" 
הנדרשת  מהחסיד היא להתמסר  לעבודת ה' מתוך קישור לדרכו של 
של  וה'מקיפים'  ה'פנימיים'  הכוחות  על  להשפיע  שביכולתו  רבו, 

האדם.

ויעמוד פינחס ויפלל
ר' פינחס נודע בעבודת השם הנפלאה שלו. תפילתו הלבבית לוותה 
בנעימת דביקות והשתפכות הנפש והותירה רושם כביר על סובביו. 
אין  עד  תשובה'  'בעלי  יצר  פינחס  ר'  כי  התבטא  האמצעי  אדמו"ר 
שיעור מכוח תפילתו. ר' הלל מפאריטש סיפר שכאשר היה ר' פינחס 
מתפלל, פעל המחזה פתיחת הלב על כל מי שהאזין לתפילתו, גם אם 

היו אלו יהודים פשוטים.
מעשה באחד מעגלוני העיירה ליובאוויטש, נחום נחומוביץ' שמו, 
'סתמי' של שוק להיכנס לבית המדרש. רבי פינחס  שנזדמן לו ביום 
מכליה  יצאה  העגלון  של  נפשו  טמירים.  בעולמות  שקוע  שם,  ניצב 
נחום,  שמיהר  של  התרגשותו  גברה  כה  בליבו.  עברה  טהרה  ורוח 
ליטול לידיו סידור, דפדף ל'על חטא' בתפילות יום הכיפורים והחל 
העגלון  קרא  להשתוות!"  יכולים  והבהמה  אני  "אין  חזהו.  על  מכה 
התמים, "לא אחזור עוד אל השוט וההצלפה. מעתה אהיה לשמש בית 
הכנסת, אהפוך ל'כלי קודש'". כאשר שמע על כך אדמו"ר האמצעי, 
התפעל ואמר: "גולמי עץ אלה נעלים מגאון הגאונים!", כשכוונתו 
עיקשות  בהם  שאין  תמימים  יהודים  אותם  את  לשבח  לכנות  כמובן 

הלב, כמעלת 'פשוטי כלי עץ' שאינם מקבלים טומאה.

חוש בגמילות חסדים
בשולחנו של ר' פינחס באו תורה וגדולה למקום אחד. עשיר מופלג 
של  מסוגה  בעיירות  מצוי  בלתי  דבר  חומה",  ב"בית  והתגורר  היה 
שקלוב, בה רוב הבתים היו בקתות דלות מקש וחימר. פעם שאל אותו 
רבנו הזקן: "פינחס, אויף וואס דארפסטו א מויער״ )=פינחס, לשם 

מה אתה זקוק לבית חומה(?
"רבי, האמינו לי", השיב ר' פנחס, "כמספר הלבנים שבבית החומה 
שלי, כך מספר הדמעות שזלגו מעיניי בשאלה כיצד באתי לידי כך. 
יחד עם זאת, הרי בשעה שיש לפינחס בית חומה, הנה כאשר מתקיימת 
אסיפה בעיר היא נערכת בביתו המכובד, וכאשר האסיפה מתקיימת 
בביתו – יש לפינחס דעה, וכשיש לו דעה – הרי לפלוני המלמד ישנה 
בית  לפינחס  היה  לא  אם  אבל  חסידותו.  מחמת  נרדף  ואינו  פרנסה 
חומה, לא היו מתקיימות אצלו האסיפות ולא הייתה לו דעה, וממילא 

לא הייתה לאותו מלמד פרנסה...".
"אכן צודק אתה", נענה רבינו הזקן, "מוטב שיהיה כך".

ואמנם, מעמדו הרם של ר' פינחס הוביל אותו ליטול חלק בראש 
העסקנות הציבורית לטובת יהודי ליטא ורוסיה הלבנה. דוגמה לדבר 
משמשת מעורבותו בסיוע ליהודים שגורשו בגזירת הצאר מהכפרים 
ונאסר עליהם לעסוק בחכירת פונדקים. רבים מהם התיישבו בכפרים 
חקלאיים במחוז חרסון, כאשר בתחילה עבודת האדמה עלתה בקשיים 
רבני  הקימו  תקע"ו  בשנת  כראוי.  אותם  פרנסה  ולא  רבה  ובהשקעה 
מכלל  המתיישבים  עבור  צדקה  שיגבה  מיוחד  ועד  המדינה  ועסקני 
האמיתי  הגאון  "הרב  עמדו  הארצי  הועד  בראש  כאשר  הקהילות, 

המפורסם מוהר"ר חיים אב"ד דקהילת וולוז'ין, והרב המופלג הנגיד 
מוהר"ר פנחס בהרב מוה"ר חנוך העניך משקלוב" )לשון הכרוז, נדפס 

ב"עץ חיים", צינוביץ', עמ' 72(.
בחוצות  מעט  לטייל  פינחס  ר'  במחיצת  הזקן  רבינו  הלך  פעם 
העיירה. בדרכם פגשו בעני אחד שביקש נדבה מר' פנחס, אך באותה 
שעה לא היו לו מעות בכיסו. אמר לו רבנו הזקן: "לא טוב כך, לעולם 
צריך שיהיו מעות בכיס, הלא אתה רואה שנזדמן לך עני ולא היה לך 

מה לתת לו".
חסיד היה לו לרבינו הזקן בעיירה דוברובנה ושמו ר' זלמן וועלקעס, 
בצוואתו  הצדקה.  במידת  גם  והצטיין  ובעבודה  בתורה  גדול  שהיה 
כתב שאין לו שום זכות להישען עליה ביום הדין, אלא על כוחו של 
רבינו ועל כוח הצדקה שעשה. הוא היה עשיר גדול והיו מונחים אצלו 
כספים בכמה תיבות: תיבה אחת של מטבעות נחושת, תיבה נוספת 
כל פעם שבא  זהב.  ותיבה שלישית של מטבעות  כסף  של מטבעות 
אליו עני וביקש צדקה, היה מעריך בדעתו לאיזו נדבה ראוי האיש, אם 
של נחושת, של כסף או של זהב, ואז היה מכניס את ידו לאותה תיבה 

וכל מה שנכנס בידו בפעם הראשונה נתן לעני.
נסע אפוא ר' פינחס משקלוב לדוברובנה כדי ללמוד מר' זלמן סדר 
עבודה במצות הצדקה. כאשר ראה את הסדר בו נהג להעניק תרומות, 
החל לנהוג אף הוא כמוהו, העמיד שלוש תיבות של מטבעות בביתו 
ונתן לעניים כל מה שנכנס בידו. לאחר מכן, כאשר ביקר בחצר רבינו, 
אמר לו ר' פינחס שלמד דרך חדשה בצדקה מר' זלמן, והוסיף: "אבל 
הבדל אחד יש ביני לבין ר' זלמן. הוא אינו פותח את היד לראות כמה 
נטל מהתיבה בכדי לתת לעני, אבל אני, למרות שגם אני נותן לעני כל 
מה ש כנס בידי, בכל זאת אני פותח את כף היד לראות כמה יש בה"...

כאשר ישב בסוכה בסעודת שמיני 
עצרת, פרץ לפתע בזעקה וקרא "אוי, 

רבי!", ואמר לנוכחים: "כעת העלה אותי 
הרבי במחשבתו"

תואר פני כ"ק אדמו"ר הזקן

6    כי קרוב



בין מוסר לחסידות
החריפים  מתנגדיה  על  שיק  העניך  רבי  הגאון  אביו  נמנה  כאמור, 
של החסידות, אך אהבה וחיבה הייתה שרויה בינו לבין בנו החסיד, 
פינחס:  ר'  לרוח החסידות. פעם שאל את  דעתו  הזמן התקרבה  ועם 
“מה מצאת בחסידות? הלא כבר קדם לחסידות הספר 'ראשית חכמה', 
הוסיפה  ומה  בו.  להסתפק  ואפשר  השם  בעבודת  הדרכה  המעניק 

החסידות?"
ללימוד  שבועיים  שיקדיש  מאביו  ביקש  פינחס,  ר'  זאת  כששמע 
'שער הענווה' שב'ראשית חכמה'. כחלוף השבועיים סיכם ר' פינחס 
המרחץ  בית  אל  הבאה  בפעם  יבואו  שכאשר  אביו,  של  משרתו  עם 
ואביו יבקש מן המשרת לסייע לו, יאמר המשרת: "תמיד אני משרת 
הסכים  אותי?"  ישרת  לא  הרב  כבוד  גם  אחת  שפעם  ומדוע  אתכם, 
המשרת וכך עשה. כששמע ר' העניך את דברי המשרת, נעתר לבקשתו 

ושירת אותו בבית המרחץ.
בזכות  כי  ספק  "אין  לו:  ואמר  לאביו  פינחס  ר'  פנה  יותר  מאוחר 
הלימוד בספר 'ראשית חכמה' עלה בידך לעמוד בניסיון בבית המרחץ. 

אך אמור לי אבי, כיצד הרגשת באמת עם כל העניין?"
"לו חרב בידי"... השיב אביו בתרעומת.

"ובכן, זה מה שפעלה החסידות", סיכם ר' פינחס. "על פי החסידות 
דבר כזה אינו נחשב לניסיון כלל. חסיד אמת היה מוכן לעשות זאת 

מלכתחילה, אף מבלי שנתבקש".
מקיים,  ונאה  דורש  נאה  פינחס,  ור' 
המשפיע  של  מסיפורו  שעולה  כפי 
פעם  גרונם:  שמואל  רבי  בליובאוויטש 
לעיר  מונקעס  שמואל  ר׳  החסיד  נקלע 
שקלוב ונכנס לביתו המרווח והמפואר של 
באותה  בבית  נכח  לא  המארח  פינחס.  ר' 
שעה וגם אשתו לא הייתה שם. ר' שמואל 
על  ונשכב  השינה  לחדר  בפשטות  נכנס 
כשנכנסה  טיט.  המלאות  בנעליו  המיטה 
עני  וראתה  לחדר  פינחס  ר׳  של  אשתו 
לו  אמרה  לא  ובנעליו,  המיטה  על  שוכב 
מאומה, אבל כשבעלה חזר הביתה, סיפרה 
לו על כך. ר׳ פינחס נכנס לחדר וכשזיהה 
את ר׳ שמואל אמר לו: "אין זו דרך ארץ 
לשכב כך על המיטה בנעליים מלאות טיט 
ורפש. אם אתה רוצה לנוח כאן, אתה יכול 

לחלוץ את נעליך".
ממקומו  קם  שמואל,  ר׳  זאת  כששמע 
הרבי  התייגע  כך  לשם  "האם  לו:  ואמר 
תופס  עדיין  כזה  דבר  האם  בעבורך?! 
להיות  רוצה  איני  כן,  אם  אצלך?!  מקום 
רק  מהבית.  לצאת  מיד  ופנה  בביתך", 
פינחס  ר׳  הצליח  רבות  הפצרות  לאחר 
לשכנע אותו שיישאר, אך ר' שמואל התנה 
זאת בכך שר׳ פינחס ייטול מקל בין רגליו 
וירכב עליו ברחובות שקלוב, כפי שעושים 
הוא  בז  כי  יפגין  ובכך  הקטנים,  הילדים 
לגינוני כבוד ונימוסי ארץ, וברי לו כי אין 

עוד מלבדו יתברך כלל... 
למרות שר׳ פינחס היה בנו של רב העיר 
ומנכבדי העשירים בה, קיים את התנאי בלא 
היה  זאת,  מספר  היה  גרונם  וכשר׳  שהות. 
מסיים כי מכך יכולים אנו ללמוד על גדולתו 

של ר׳ פינחס: למרות שהיה גדול במדרגתו יותר מר׳ שמואל מונקעס, 
הן בתורתו והן בעבודת ה׳ שלו, התבטל בפניו ביטול מוחלט.

הלכות תלמוד תורה
העניך  רבי  הגורמים המשמעותיים בתהליך קרבתו של האב  אחד 
רבינו  של  ההלכתי  לחיבורו  הסכמתו  הייתה  ולדרכו,  הזקן  לרבינו 
בהשתדלותו של בנו. להלן נביא את השתלשלות הדברים כפי שסיפר 

כ"ק אדמו"ר הריי"ץ מליובאוויטש:
רבינו  חיבורו הראשון של  לאור הדפוס את  פינחס להביא  ר'  זכה 
הזקן ואף להשיג עליו הסכמה מאביו הגאון רבי העניך, למרות שלא 
ההלכתי  חיבורו  את  לפרסם  רצה  הזקן  רבינו  החסידים.  על  נמנה 
"הלכות תלמוד תורה", אך רצה שיהיה הדבר בעילום שמו. כידוע, גם 
ספר התניא – שהוא הספר השני והאחרון שהוציא רבינו לאור בחייו – 
פורסם בעילום שם המחבר. רבינו מסר את כתב היד לר' פינחס בכדי 

שיעתיק אותו, ואמר לו: "אם תזכה, תהיה שליח לדבר מצוה רבה".
והתעמק  פינחס  ר'  ישב  הימים  באחד 
בכתב היד שהעתיק מתורת רבו. אביו הגאון 
אמנם הקפיד על בנו שהפך לחסיד, אך חיבב 
אותו מאוד ואהב להשתעשע עמו בלימוד. 
סבר  היד,  בכתב  מעיין  בנו  את  בראותו 
וביקש  בעצמו  שכתב  בחידושים  שמדובר 
החזיר  אחדים,  ימים  כעבור  אותם.  לראות 
ואמר בהתפעלות  ר' העניך את הספר לבנו 
רבה שראוי להדפיס את הספר ולהפיץ אותו 
אך  בכמותו,  קטן  שהוא  למרות  כי  ברבים, 
אחרון'  שב'קונטרס  וההגהות  רבה  איכותו 
גם  אגב  )זו  מופלאה  בגאונות  כתובות 
לשונו של רבינו בפתח חיבורו זה: "חיבור 
קטן הכמות ורב האיכות על הלכות תלמוד 

תורה"(.
ר' פינחס השיב לאביו שהוא מסכים לכך, 
בתנאי שאביו ייתן הסכמה לקונטרס ובה לא 
יופיע שם המחבר, ואז ידפיס את הספר על 
חשבונו. האב הגאון כתב הסכמה נלהבת ור' 
פינחס הדפיס את הספר על חשבונו בארבעת 
אלפים עותקים, שאזלו עד מהרה. מסופר כי 
גם הגאון מווילנא שיבח את הספר ואמר כי 
הוא מסודר באופן גאוני ולמצוה שספר זה 
יימצא בכל פינה בבתי ישראל. וכאשר נודע 
הוא  הספר  שמחבר  משנה  למעלה  כעבור 
רבינו הזקן, חרה אפם של המתנגדים באותו 
בגדולתו  הכירו  כך  אך  עורמה...  מעשה 

התורנית של רבינו שאין עליה עוררין.
פינחס  ר'  זכה  ספורות  שנים  כעבור 
והפעם  הזקן,  מרבינו  נוספת  לשליחות 
ה'תניא'  ספר  הגדול,  חיבורו  להדפסת 
עם משלחת  לדרך  יצא  תקנ"ו  בקיץ  קדישא. 
מגדולי החסידים אל העיירה אניפולי, מקום 
ימימה,  מימים  ממזריטש  המגיד  של  מושבו 
כשבאותה עת שכנו בה שני ידידיו ובני גילו של רבינו הזקן, שהיו עמו 
יחד בשבת תחכמוני אצל המגיד, הלא הם רבי זושא מאניפולי ורבי 
יהודה ליב כהן בעל 'אור הגנוז', בכדי לבקש את הסכמתם על התניא. 

ואכן, הסכמותיהם מתנוססות בפתח ספר התניא עד היום הזה.

רבי פינחס לא זכה לפרי בטן, וכמה 
פעמים ביקש ברכה לכך ולא נענה. פעם 

אמר לו רבינו הזקן: "הלא אנכי טוב 
לך מעשרה בנים, הפירוש של "אנכי" 
שלימדתי אותך טוב לך מעשרה בנים"

הלכות תלמוד תורה )שקלוב, תקנ"ד(, חיבורו 
הראשון של רבינו הזקן שבא בדפוס, בידי החסיד 
ר' פינחס רייזעס, ובהסכמת אביו הגאון רבי העניך 

שיק רבה של שקלוב

כי קרוב     7



 האש שכילתה את הכפור: 
'שמחת תורה' בלתי נשכח בליאזנא

החורף של שנת תקמ"ז לא היה עוד חורף רגיל בליאזנא. אותם ימים 
נחרטו בזכרונו של ר' פינחס רייזעס, לא רק בשל הקור המקפיא, אלא 
בשל הלהט הרוחני שהמיס אותו. באותה שנה זכה ר' פינחס למינוי 
מיוחד מידיו של רבינו הזקן. הרבי הטיל עליו את האחריות על ענייני 
לאחד  ראייה  עד  היה  וכך  הקודש,  בחצר  וה"השגחה"  הכנסת  בית 

המופתים המרטיטים בתולדות החסידות.
סוכות  המועד  בחול  כבר  והיה קשוח מתמיד.  לבוא  הקדים  הקור 
הישיבה  מצות  את  לקיים  ובכדי  וכבד,  לבן  במעטה  העיירה  כוסתה 
כבד.  היה  הקור  מחיר  חמים.  ומגפיים  פרווה  מעילי  נדרשו  בסוכה 
אורחים רבים שעשו את הדרך לליאזנא הגיעו מוכים וכואבים. הקור 
חדר לעצמות, אצבעות קפאו, וקדחת אחזה בגופם והפילה למשכב 

חסידים רבים. 
פינחס  ר'  נכנס  וההכנות לחג,  ביום הושענא רבה, לאחר התפילה 
אל הקודש פנימה לדווח לרבי על סדרי בית הכנסת. אבל בפיו הייתה 
רבים  רע.  בכי  האורחים  של  הבריאותי  המצב  קשה:  בשורה  גם 
סובלים מחום גבוה וצמרמורות, סכנת נפשות מרחפת באוויר. הרבי 
שקע בדביקות עצומה, פניו להבים, וכשפקח את עיניו אמר בנעימה 
המיוחדת האופיינית לו: "על התורה נאמר 'אש דת למו'. היום שמחת 
תורה. שיביאו את כולם להקפות. 'אש אוכלה אש' – האש של שמחת 
תורה תכלה את אש הקרירות". הפקודה יצאה: להביא את כולם. גם 

את השוכבים על ערש דווי.
רעיו  עם  פינחס  ר'  יצא  ערבית,  תפילת  לאחר  החג,  בליל התקדש 
החסידים אל בתי העיירה לקרוא לכולם להתאסף להקפות. דבריו של 
הרבי עוררו שמחה גדולה בכל הבתים, וכולם היו בטוחים שהחולים 
לבית  בעצמם  לצעוד  הצליחו  מהחולים  חלק  ה'.  בעזרת  יתרפאו 

הכנסת, בבוץ הטובעני וברוח העזה, ואחרים נישאו על כפיים.
זה  היה  הפתעה,  החסידים  למשלחת  ציפתה  הבתים  באחד  אך 
כשהגיעו לביתו של ר' אייזיק 'המחדש'. העיירה ליאזנא הייתה חצרו 
של רבינו הזקן, אך בין בני העיירה היו גם 'מתנגדים', ובהם ר' אייזיק 
משפחתו  קרובי  את  בביתו  ואירח  שמים,  וירא  עצום  למדן  שהיה 
ר'  האורחים,  אחד  הרבי.  במחיצת  החגים  לחודש  החסידים שהגיעו 
משה, היה זקן וחלוש ומצבו היה אנוש. בין הנוכחים היה ר' אברהם 
הרופא, תלמידו של המגיד ממזריטש שהפך לתלמיד רבינו הזקן. הוא 
בדק את החולה וכבר אמר נואש, וקבע כי כל תזוזה תקרב חלילה את 

קיצו.
בבית התחוללה דרמה. בניו של ר' משה, אברכים פשוטים ותמימים, 
שמעו את פקודת הרבי וביקשו לקחת את אביהם הגוסס לבית הכנסת. 
ר' אייזיק זעק מרה: "רוצחים! שופכי דמים! חולה מסוכן מוציאים 
לקור הזה? זו מצווה הבאה בעבירה!" ואף נימק את דבריו מבחינה 
הלכתית: "גמרא מפורשת היא במסכת חגיגה שאפילו בעלייה לרגל 
ובפרט  וחולה',  לחיגר  פרט  'רגלים  הרי  קיים,  המקדש  שבית  בזמן 
משה  ר'  את  תוציאו  באם  דרבנן.  מצוה  רק  שהיא  רבו  פני  בהקבלת 

החוצה, הרי זו שפיכת דמים אמיתית".
ר' פינחס לא ידע את נפשו. "הריני מוכרח לומר שבשעת מעשה לא 
לימים. "מצד אחד שמעתי  ידעתי מה לומר, הייתי מבולבל", שחזר 
ומצד שני  ובוער,  ר' משה שוכב  איך  וראיתי  אייזיק  ר'  טענותיו של 
משה,  ר'  של  בניו  של  תמימה  אמונה  המלאים  דיבוריהם  שמעתי 
אברכים פשוטים, ודווקא בהם מאירה אמונת צדיקים עד מסירות נפש 
ממש בלי שום התבוננות והכנות כלל. השכל האנושי אומר שר' אייזיק 
בוודאי צודק, חולה כזה אסור להזיזו ממקומו, והרוח הקלה ביותר – 
סכנה היא בשבילו, ובייחוד במזג אויר כזה, שעלול הדבר שלא יוכלו 
ואילו השכל של הנפש האלוקית  להגיע איתו חיים עד בית הכנסת. 
אומר שחיים וברוך בניו של ר' משה צודקים, אם הרבי אמר ש"אש 
דת" של תורה – רפואה היא, הרי זו רפואה וצריכים למסור את הנפש 

על כך.
"מרגע לרגע התפעלתי יותר מחמימות ליבם הפשוטה של האברכים, 
בניו של ר' משה", המשיך ר' פינחס. "זוכר אני עד היום את הבושה 
הפנימית שלי, וכל כך פעל הדבר עלי, שהחלטתי שמוכרח אני להיכנס 
ל'יחידות' אל הרבי. חשבתי אז: פיני'ע, בנו של רבי העניך משקלוב, 
שלמדתי אצל גאוני שקלוב ש"ס, פוסקים וחקירה, והכרתי גדלותו של 

הרבי על ידי הכרה תורתית. הנני כבר שנה שמינית אצל הרבי, ואף על 
פי כן החומר שלי מתגבר על הצורה, התגברותו של השכל הטבעי על 
השכל האלוקי; ואילו אצל אברכים פשוטים אלה, שהלכו אל הרבי רק 
מתוך יראת שמים של קבלת עול, ואינם מבינים את תורותיו של הרבי, 
אצלם דווקא ישנה התגברות של הצורה על החומר, בהם דווקא מאיר 
השכל האלוקי ברגש של אמונה פשוטה. התבייש לך פיני'ע, בנו של 
רבי העניך, התבייש לך בפני חייט־הכפר החסידי ובפני סוחר־הכפר 

החסידי!"
נשמעה צעקה.  עד שלפתע  פינחס שקוע במחשבותיו,  ר'  היה  כך 

לך  לקרוא  הרבי שלח  "אבא!  אביו:  אל  רכן  בנו של החולה,  ברוך, 
להקפות!  התעורר!". כנגד כל הסיכויים, פקח ר' משה את עיניו ופניו 
הוארו. הוא סימן שברצונו ללכת, והוא הובל לבית הכנסת על כפיהם 

של האברכים כשהוא עטוף בשמיכות.
המחזה בבית הכנסת היה בלתי־שגרתי בעליל. חולים נשענים על 
קירות, משתעלים, גופם שבור אך רוחם דרוכה. מנהגו של הרבי היה 
הקידוש  ולאחר  סגולה,  יחידי  במחיצת  ההקפות  את  תחילה  לקיים 
אלו  הקפות  הגדול.  המדרש  בבית  בהקפות  להשתתף  והסעודה 
"הקפות  בשם  חסידים  בפי  שכונה  הוד,  נורא  מחזה  היו  הראשונות 
שבנפש.  ה'יחידה'  בו  מתגלה  כיצד  כולם  בו  חשו  שכן  ה'יחידות'", 
הרבי היה אומר בעצמו את כל פסוקי "אתה הראת", הולך בראש כל 
שבע ההקפות ואומר בעצמו את פזמוני ופסוקי ההקפות. ר' פינחס, 
שזכה להיות נוכח, תיאר זאת כגילוי שכינה ממש, מעין עבודת כהן 
גדול בקודש הקודשים. הרבי רקד, ונדמה היה כי המחיצות בין שמים 
וארץ נופלות. מי שראה את הריקוד הזה, את השמחה והתענוג שעל 

פני הרבי, שכח על עצמו לגמרי.
לאחר מכן נכנס הרבי לסוכה בכדי לערוך קידוש. שלג כבד הצטבר 
לאכול  שצריכים  הנכרי  למשרת  לומר  ציווה  הרבי  אך  הסכך,  על 
בסוכה, וכל זמן שיש שלג עליה אי אפשר לאכול בה. לאחר הקידוש, 
התרחש בסוכה מאורע שלא מעלמא דין. הרבי שפך את היין משיורי 
כוסו לבקבוקי יין שהובאו למקום, קרא לשלושה חסידים, האחד כהן, 
השני לוי והשלישי ישראל, ומינה אותם ל'בית דין' שילכו בשליחותו 
להביא רפואה. הרבי הורה להם לחלק את היין לחולים שישתו ממנו 
ובכך תהיה להם רפואה שלמה, ואף להכריז בעזרת נשים שכל אישה 

כי קרוב     88    כי קרוב



חוזר ומניח
בדומה לרבו המגיד, גם רבינו הזקן לא נהג לכתוב את תורותיו בחסידות. בני 
- בהם אחיו  - 'מניחים' בעגה החסידית  ביתו היו מעלים על הכתב את הדברים 
מהרי"ל מיאנוביץ', בניו אדמו"ר האמצעי ורבי משה, ונכדו ה'צמח צדק'. יחידי 
סגולה מבין החסידים נמנו אף הם על ה'חוזרים', חזרו על דרושי החסידות והניחו 
דברי  רושם  היה  "הוא  פינחס.  ר'  היה  שבהם  והמיוחד  האחד  הכתב.  על  אותם 
חסידות של רבינו בדקדוק גדול מאוד", מתאר ב'בית רבי', "ואדמו"ר ה'צמח צדק' 

היה סומך על רשימותיו יותר מעל כל הרשימות".
כדי  עד  כמות שהן.  רבינו  הזהב של  בלשונו  המילים  את  לרשום  הקפיד  הוא 
כך היו הדברים, שאם יצא מפיו של רבינו איזה דבר פעמיים, ודבר כזה יכול היה 
לקרות בשעה של התלהבות ודביקות, היה מופיע הכפל גם ב'הנחת' ר' פינחס. 
לעיתים היה נכנס רבינו לדביקות גדולה בשעת המאמר, והיה ממש מתגלגל על 
הארץ. באותה שעה היה ר' פינחס מתגלגל אף הוא ומרכין את ראשו לשמוע כל 
פנוי  מקום  משאיר  היה  מה,  דבר  שמע  לא  וכאשר  הקודש,  מפי  שיוצאת  מילה 

ברשימתו כדי להדגיש שחסר כאן משהו.
שח  דוקא",  התיישבות  של  בדרך  נעלות  היותר  במדריגות  אחז  הזקן  "רבינו 
הרבי הרש"ב מליובאוויטש בשבתו עם חסידיו, "ואף על פי כן היה אצלו גם עניין 
ההתפעלות, כפי הידוע שנהג להתגלגל על הארץ בשעת אמירת דרושי החסידות, 
שב'תורה  לראשי'  תחת  'שמאלו  במאמר  והתפעלותו.  התלהבותו  גודל  מחמת 
אור' )פרשת כי תשא( חסר המשך העניינים, שכן בשעת דיבורו נכנס להתלהבות 
זי"ע את אותו  ובמילא לא שמעו את דבריו". לימים, כאשר ביאר כ"ק אדמו"ר 
מאמר, הזכיר שר' פינחס, ה'חוזר' הראשי, היה מתגלגל אף הוא אחרי רבינו כדי 
לשמוע את המשך המאמר. "כנראה שבעת אמירת אותו מאמר לא היה ר' פינחס 
נוכח, או שלא עלה בידו להתגלגל אחרי רבינו הזקן, ולכן חסר ההמשך", סיים 

הרבי.
עוד סיפר כ"ק אדמו"ר זי"ע ששמע מפי חסידים, שרבינו היה מבקש מר' פינחס 
עניין  על  מפטיר  רבינו  היה  ולפעמים  שאמר,  החסידות  דרושי  את  בפניו  לחזור 
מסוים: "אַַ געשמאַַקער עניין" )=זהו עניין שיש בו עריבות(... או: "אַַזוי, אַַזוי, 
ס'איז אַַ גוטע זאַַך" )=כך, כך, זה דבר טוב(.  אין זאת אלא שבשעה שאמר את 
הדברים הייתה שכינה מדברת מתוך גרונו, ואילו בשעה ששמע את ה'חזרה' מפי 
תלמידו הרגיש במתיקות הדברים. הרבי דימה זאת לדברי חז"ל "מתלמידיי יותר 

מכולם", שדווקא בזכות התלמידים – חוזר אור התורה אל הרב באופן מחודש. 
של  היד  מכתבי  זי"ע  אדמו"ר  כ"ק  לאור  שהוציא  הראשונים  הספרים  אחד 
רבותינו אדמו"רי חב"ד, היה ספר "מאמרי אדמו"ר הזקן – הנחות הר"פ", שכולל 

מקצת מאותן רשימות מדוקדקות שהעלה ר' פינחס מדרושי החסידות.

מסע ברדיטשוב
לבנו  יותר  ומאוחר  הזקן  לאדמו"ר  קרובות  לעיתים  מתלווה  היה  פינחס  ר' 
הנסיעות  באחת  מדרכיהם.  ולומד  אותם  בנסיעותיהם, משמש  אדמו"ר האמצעי 
הבחין רבינו שר' פינחס אוכל 'מזונות' בלא מילוי. פנה אליו הרבי בתמיהה: "הרי 
נטילת  בלי  מילוי  בהן  שאין  מזונות  לאכול  שלא  הנהנין'  ברכות  ב'סדר  כתבתי 

ידיים!"
יחמיר  נפש  "בעל  שם  כתוב  הרי  "אבל  לרבינו:  פינחס  ר'  השיב  בענוותנותו 

לעצמו", ואינני בעל נפש"...
לנסוע  אותך  לוקח  הייתי  לא  נפש,  בעל  שאינך  יודע  הייתי  "אם  רבינו:  נענה 

איתי"...
אחד המסעות המיוחדים להם היה שותף, היה מסעו הממושך של רבינו בשנת 
"מסע  בשם  ונודע  שונות,  חסידיות  וקהילות  הדור  צדיקי  את  ביקר  בו  תק"ע, 
ברדיטשוב", שכן אחת ממטרות הנסיעה הייתה לנחם את בני ביתו של הרה"ק רבי 
לוי יצחק לאחר הסתלקותו. על אחד האירועים המופלאים שהתרחשו בדרך, סיפר 

ר' יעקב מקידאן בספרו 'סיפורים נוראים', כפי ששמע בעצמו מר' פינחס:
"כשנסעתי בדרך עם אדמו"ר הזקן נ"ע", שח ר' פינחס, "באנו בשלום לקהילת 
טערקישע־מוהילוב )כך מכונה העיר מוהילוב־פודולסק שבאוקראינה, להבדילה 
מהעיר מוהילוב שברוסיה הלבנה(, וקיבלו את אדמו"ר בכבוד גדול, ודרש בבית 
המדרש הגדול בפלפול עצום בנגלה ונסתר. אחרי סיום הדרוש שמע אדמו"ר איך 
ואמר אחד לחברו: הנה הרב הזה הוא  זה,  זה עם  שניים מגדולי העיר מספרים 
גאון אמיתי בנגלה ובנסתר. והשיב לו חברו: ומה בכך, אבל הראשון שהוציא את 
יד  הדרך החדש )החסידות(, הוא הבעש"ט, היה איש פשוט לגמרי ולא היה לו 

ושם בנגלה כלל.
"ואדמו"ר היה לו חוש השמיעה הפלא ופלא, ושמע כל זה אף שהיה ליד ארון 

לעיתים היה נכנס רבינו 
לדביקות גדולה בשעת המאמר, 
והיה ממש מתגלגל על הארץ. 

באותה שעה היה ר' פינחס 
מתגלגל אף הוא ומרכין את 

ראשו לשמוע כל מילה שיוצאת 
מפי הקודש, וכאשר לא שמע 

דבר מה, היה משאיר מקום פנוי 
ברשימתו

שלא זכתה לפרי בטן תטעם מהיין ותיוושע.
את  וביצע  הכנסת  לבית  נכנס  הדין'  'בית 
השליחות. אחד מהם, החסיד רבי יעקב מסמיליאן, 
לקהל:  ואמר  הוסיף  שבחבורה,  ה'ישראל'  שהיה 
"מקובל מפי זקנים שכדי שהברכה תתקיים, נדרשים 
שני תנאים: על המתברך להאמין באמונה פשוטה 
של  רצונו  את  לקיים  מסור  להיות  ועליו  בברכה, 
מכן  לאחר  טובה".  ובהנהגה  ה'  בעבודת  המברך 
הגיע הרבי לבית הכנסת להקפות, הכריז את הפסוק 
הראשונה  בהקפה  והשתתף  והאחרון  הראשון 

והשביעית.
למחרת בבוקר, העיירה הייתה כמרקחה. המופת 
היה גלוי לעין כל, ור' אברהם הרופא עמד משתאה 
"זו  הזקנים.  החולים  של  הניסית  החלמתם  מול 
תחיית המתים ממש, כי בדרך הטבע היו כבר 'לאחר 
ר'  הוא.  אף  ר' משה החלים  יאוש'", אמר. החסיד 
כוחה  את  עיניו  במו  ראה  החריף,  המתנגד  אייזיק, 
של אמונת צדיקים. הוא ראה כיצד ה"אש דת"  עליה 
יום   והקרירות. באותו  גברה על הכפור  דיבר הרבי 
חסידות  ללמוד  והחל  נלהב  לחסיד  אייזיק  ר'  הפך 

בהתמדה ובעיון.
)על פי שיחת כ"ק אדמו"ר הריי"ץ(

המשך בעמוד 16
כי קרוב     9



הרב חיים אליעזר חיטריק | נירנברג, גרמניה

סביר להניח שרוב קוראינו אינם מתגוררים ביבשת השחורה, ומשכך 
ודאי לא שמעו על המהומות שהתרחשו לאחרונה במדינת טנזניה. אולם 
אנו  עזיזה,  שמעון  ר'  הרה"ח  השליח  עם  טלפונית  משוחחים  כשאנו 
נגד הממשל המקומי, מה  מתוודעים מכלי ראשון לרוחות הסוערות בה 
שהוביל להפגנות אלימות ולשפיכות דמים. "ב"ה, בדרך כלל שקט כאן, 
היהודית  הקהילה  חברי  בקרב  כלשהי  פגיעה  על  שמעתי  לא  כעת  וגם 
במדינה", הוא ממהר להרגיענו. "עם זאת אנו ממתינים שהסערה הזמנית 

תחלוף כדי שנוכל לשוב לפעילותנו השגרתית".
למרבה העניין, למרות שטנזניה מצויה בעומק אדמת אפריקה, יש בה 
לפני  כבר  בטנזניה  חיו  יהודים  למעשה,  יחסית.  ותיקה  יהודית  קהילה 
כ־120 שנה, כאשר יהודי תימן ואחרים ייסדו בה קהילה משגשגת. בדור 
אליה  אירופה שנמלטו  יהודים ממזרח  גם  שלאחר מכן הצטרפו אליהם 
מאימת השואה. ברם, חוסר יציבות שחוותה המדינה לצד רדיפות מפני 
גרמו לקהילה היהודית המתפתחת להיעלם כמעט  התושבים המקומיים 

לחלוטין. בית הכנסת נהרס, וכמעט ולא נותר שריד מהחיים היהודיים. 
לפני מספר שנים, ביוזמתו של הרה"ח רבי שלמה בן־טולילא שליט"א, 
שליחו הראשי של כ"ק אדמו"ר מליובאוויטש זי"ע לחבל המדינות של 
השלום'  'בית   – א־סלאם  דאר  המדינה,  בירת  אל  הגיעו  אפריקה,  מרכז 
חיים  שוקק  מרכז  בה  והקימו  ומשפחתו,  עזיזה  שמעון  הרב  השליח   -
עסקים  מאנשי  ברובה  המורכבת  פעילה,  קהילה  כיום  לנו  "יש  יהודיים. 
שהשתקעו במדינה", מספר הרב עזיזה, "בשגרה השוטפת יש לנו תפילות 
וקייטרינג  מכולת  מסעדה,  שירותי  מספקים  אנו  תורה,  ושיעורי  קבועות 
מימון  גיוס  על  שוקדים  אנו  אלה  ובימים  דורש,  לכל  למהדרין  כשרים 
לצורך בניית מקווה טהרה ראשון במדינה - אבן דרך שתסמן פרק חדש 

בחיים היהודיים כאן". 
טנזניה היא מהמדינות הגדולות ביבשת אפריקה. היא משתרעת לאורך 
ואולוסייתה מונה כ־65 מיליון תושבים, רובם מוסלמים.  מזרח היבשת, 
 5,895( ביבשת  הגבוה  ההר   – קילימנג'רו  הר  מתנשא  המדינה  בצפון 
לו  מדרום  העולם.  מרחבי  למטיילים  משיכה  מוקד  המהווה  מטרים(, 
משתרעת שמורת הסרנגטי, המהווה בית למיליוני בעלי חיים ובהם עדרי 
גנו, זברות ואריות, והיא נחשבת לאחד מאתרי הספארי הגדולים בעולם. 
בחופיה המזרחיים שוכן האוקיינוס ההודי, המכיל גם הוא איים תיירותיים. 
על  בעיקרה  מבוססת  והיא  מהירה,  בצמיחה  נתונה  הטנזנית  הכלכלה 
חקלאות ותיירות, כרייה ותעשיית גז טבעי. המדינה מחזיקה במאגרי גז 
משמעותיים לחופי האוקיינוס ההודי ומשכך מהווה יעד להשקעות זרות, 

דבר המביא לביקוריהם של אנשי עסקים רבים, ביניהם גם יהודים.
על  "נוסף  התיירות.  הוא  טנזניה  של  הכלכלה  ממנועי  אחד  כאמור, 
הקהילה הקבועה", אומר הרב עזיזה, "מדי שנה אנו פוגשים באלפי תיירים 
באיים  או  בספארי  לבקר  המגיעים  העולם,  ומרחבי  מישראל  יהודיים, 
הסמוכים, בפרט בעונת הנדידה בספארי, אז מיליוני גנו, מלווים בזברות 
וצבאים, יוצאים למסע חיפוש אחר שטחי מרעה ירוקים יותר, ויוצרים את 
אחת מתופעות הטבע המרהיבות על פני כדור הארץ. בתקופה המדוברת 
מבקרים רבים פוקדים אותנו, ואנו מספקים מזון כשר וכל העזרה הדרושה, 
גשמית כרוחנית, לכל יהודי באשר הוא. יש לנו גם שירות קייטרינג מיוחד, 
כך שכל המעוניין יכול בשיחת טלפון אחת לקבל אספקה של מזון כשר 

היישר לבית המלון שלו, לקראת שבת קודש או גם ביום חול".

בית החיים היהודי החשאי
כשאנו מתפעלים באוזני הרב עזיזה על אומץ הרוח והמסירות הרבה 
בלב  ישראל  בני  אחינו  קירוב  לפעולות  משפחתו  וחיי  חייו  בהקדשת 
המאפליה האפריקנית, הוא מגיב ואומר כי הכל הוא תוצר של חינוך ובית 
גידול. הרב שמעון עזיזה הוא בנו של הרה"ח ר' דוד יצחק עזיזה, שפעל 
שנים רבות בהפצת היהדות בתל אביב רבתי והקים בה מרכזים תורניים, 
ובנו ר' שמעון התחנך לאור עבודת הקירוב של אביו. "עוד טרם נישאנו", 
אומר הבן, "היה לנו ברור כי בבוא העת עלינו לצאת לשליחות ולמצוא את 
מקומנו על פני הגלובוס כדי לתקן עולם במלכות שד־י, ולכן כאשר הגיעה 

ההצעה מהרב בן־טולילא, ארזנו את פקלאותינו ויצאנו לדרכנו.
עד  הנמוכה  המקומית  החיים  מרמת  נדהמנו  לכאן,  "כשהגענו 
עוני  יש כאן פערי  מאוד. מדובר במשהו שבעולם המערבי לא מכירים. 
מינימליות,  ותשתיות  כבישים  ללא  רבים  אזורים  גם  כמו  משמעותיים, 
בהם אנשים חיים בבקתות חמר וקש. עם זאת, האזור שלאורך קו החוף 
הוא יחסית מערבי ומפותח, ושם השתכנו - על הגבול בין האזור המודרני 
לשכונות העוני. מלבד רמת החיים הנמוכה, פגשנו שממה רוחנית גדולה. 
על אף שהיו כאן יהודים רבים, לא הייתה כל פעילות יהודית ממוסדת. 
במאמץ רב ובהתמדה, אט אט ליקטנו יהודי ועוד יהודי, עד שכיום יש לנו 

כבר קהילה מגובשת. 
"נוסף על הקושי של התפקוד במדינה בתנאי עולם שלישי", ממשיך 
ברובה  היא  נוספת בכך שהמדינה  "קיימת מורכבות  עזיזה,  ומספר הרב 

להכניסם בברית ה'
הרב שמעון עזיזה • דאר א־סלאם, טנזניה 

ץ נְְפ+וֹֹת+ הָָאָָרֶ++ ע כַּ�ַ מֵאַַרְְבַּ�ַ
יצחק הורוויץסיפורים של אור מבתי חב"ד ברחבי העולם

10    כי קרוב



מוסלמית, ובאוכלוסייה ישנם גם גרעינים של קיצוניים הקשורים לארגוני 
הטרור האסלאמיים. משום כך, לאחר התייעצות עם הנוגעים בדבר, אנו 
פועלים לעת־עתה בלי לבלוט מדי ובלי לעורר תשומת לב מוגזמת. לכן, 
למשל, בניגוד למקובל במדינות אחרות, אנו לא עורכים הדלקת חנוכייה 
מרכזית בימי החנוכה במרכז העיר או במקום אחר בולט במיוחד, אלא 
עושים פרסומי ניסא בחצר בית חב"ד. מלבד זאת", מוסיף הרב, "במסגרת 
חובת ההשתדלות אנו נוקטים באמצעי ביטחון שונים, ויש לציין לטובה 
נענים  והם  מאוד,  טוב  כלפינו  את השלטונות המקומיים שהיחס שלהם 
לבקשותינו – כמו לאספקת שירותי אבטחה וכדומה – ככל שהדבר נדרש". 
מאז הגיעו, ערך הרב עזיזה היכרות עם מאות יהודים מקומיים. היכרות 
יהודיות,  וחתונות  מצווה  בר  חגיגות  מילה,  בריתות  לעריכת  שהובילה 

ואפילו גם קבורה יהודית - ראשונה מזה שנים - במדינה.
שבעירנו  "הוא  עזיזה,  הרב  אומר  המיוחד",  הקבורה  לסיפור  "הרקע 
התגורר יהודי מבוגר, ללא ילדים, שעם הזמן התקרב ליהדות והחל לפקוד 
את בית הכנסת שלנו. כעבור זמן, לפתע הפסיק לבוא, ואז התברר לי שהוא 
חלה והיה נתון בסכנת חיים. גייסתי למענו כסף כדי שבבית הרפואה יטפלו 
בו כראוי, אולם בתום שבועיים של אשפוז, לאחר שהרופאים נלחמו על 
חייו, הוא הלך לעולמו. היינו צריכים לשחרר את גופתו מהמרכז הרפואי 
על מנת להביאה לקבורה, אך מאחר שהיה ערירי – הנהלת המרכז הרפואי 
סירבה לאפשר לנו להתערב בעניין כיוון שאיננו בני משפחה. התברר שהם 
אינם מכירים את ההלכה שמת מצווה - הכל קרוביו...", אומר הרב בבת־

שחוק. 
"השעות נקפו – ופתרון טרם נמצא. לנפטר לא היה קרוב משפחה שיוכל 
וגם היה צורך לגייס כמה אלפי דולרים כדי  לחתום על טופס השחרור, 
לכסות את העלויות הכרוכות בעניינו. ניסינו להשיג את הכסף, ובד בבד, 
הישראלית  השגרירות  עם  קשר  יצרנו  ישראל,  יליד  היה  שהנפטר  כיוון 
נוכל  אם  לראות  בניסיון  לטנזניה,  גם  שירות  המעניקה  קניה,  במדינת 
לקבל סיוע רשמי – אך לשווא. הסיפור הגיע עד לשר הדתות של המדינה, 

ולבסוף הצלחנו להשיג את הכסף החסר ולשחרר את הגופה. 
"עתה נוצרה בעיה חדשה - אין בית קברות יהודי בטנזניה, מה עושים? 
ניתן  מה  ביררנו  ומשכך  הדעת,  על  יעלה  לא  נוצרי  קברות  בבית  לקברו 
לעשות. בעצת רבנים, בדקנו את האפשרות לקבורה בבית קברות מוסלמי. 
מצאנו בית קברות כזה, קטן יחסית, השוכן במרחק 3 שעות נסיעה מבית 
חב״ד, וכך עשינו. ארגנו מניין של עשרה יהודים והגענו לבית הקברות 
ישראל.  מנהגי  וכל  קדיש  אמירת  כדי  תוך  אותו  קברנו  שם   – המוסלמי 
עשינו כל זאת בשקט ובלי לעורר תשומת לב מצד המוסלמים המקומיים, 
הקברות,  בית  אל  שוב  נסעתי  ימים  כמה  לאחר  בקבר.  יפגעו  שלא  כדי 
כשהפעם גם העמדנו גדר סביב קברו של היהודי – כדי להבדיל בין קברי 
הגויים לחלקה היהודית. כך, מאז המאורע הזה, יש גם בית קברות יהודי 

חשאי בטנזניה...". 

טועמיה חיים זכו
ועתה לסיפור של אור מפעילות בית חב"ד, המשקף את סגנון הפעילות 

בקרב אוכלוסיית היהודים בקהילה המקומית, ומעשה שהיה כך היה. 
בין חברי הקהילה הישראלית בדאר א־סלאם בולט איש עסקים מצליח, 
באפריקה,  מקומו  את  יוסי  מצא  רבות  שנים  מזה  יוסי.  בשם  נכנה  אותו 
אליה הוא מייבא מוצרי אבטחה מישראל. הוא ורעייתו, יהודייה מישראל 
משרדי  נמצאים  גם  שם  העיר,  של  האמיד  העסקים  באזור  חיים  כמוהו, 
"שמייבאים  עזיזה,  הרב  מעיר  ישראלים",  מעט  לא  "יש  שלו.  החברה 
לטנזניה מוצרי חקלאות או אבטחה, בהם מצטיינת ישראל, והם השתקעו 
וחלקם הגדול  יצרתי קשר,  כבר  ככולם  רובם  במקום שנים ארוכות. עם 
החל לפקוד את בית חב"ד בשבתות ובמועדים. הם שמחים להניח תפילין, 

למשל, ולהשתתף בפעילות שלנו שנועדה להם ולבני משפחותיהם".
רובם ככולם אמרנו, אבל לא יוסי. יוסי היה אגוז קשה מאוד לפיצוח. 
ולא היה  ניסיונותיו של הרב שמעון לפנות אל לבו, הוא התנכר  למרות 
מעוניין לשמוע על דבר ממרכולתו הרוחנית. יתרה מזו: יוסי הכריז באוזני 
ואפילו  חב"ד,  בבית  תדרוך  לא  רגלו  שכף  אליו,  שפנה  פעם  בכל  הרב 
היה  לא  רעייתו  דרך  גם  מוכן.  היה  לא  חד־פעמי  באופן  תפילין  להניח 
ניתן להשפיע עליו לטובה, בהיותה חניכת קיבוץ השומר הצעיר ורחוקה 

מהיהדות לכאורה אף יותר ממנו. 
"יום אחד עלתה בדעתנו רעיון נאה", מספר הרב עזיזה. "כאמור, יהודים 
אחרים  רבים  אבל  יחד,  ולסעוד  להתפלל  שבת  מדי  אלינו  באים  רבים 
נמנעים מכך מסיבות שונות, על אף הקשר החם שנשמר איתם. החלטנו 
אפוא: אם הם לא באים אלינו לשבת, נביא את השבת אליהם. כיצד? נכין 
נרות,  להדלקת  נרות  שני  הכוללות  קודש,  שבת  לכבוד  ייחודיות  ערכות 
 – מטעמים  ועוד  לקידוש  יין  ביתי,  סלט  וטעימות,  ריחניות  חלות  שתי 
כשאל הצרור הזה יצורף עלון ובו דברים נחמדים לפרשת השבוע ומילות 

חיזוק מטעמנו. בערכה זו – כך קיווינו - יקבלו הנמענים את טעמיה של 
השבת, הגשמיים והרוחניים. 

"ברוך השם, הרעיון הצליח מאוד", אומר הרב עזיזה בהתלהבות של 
יום  בבוקר  שבוע  ומדי  שכאלה,  רבות  ערכות  הכינה  "רעייתי  קדושה, 
שישי ערכתי סיור בבתי ומשרדי היהודים הללו שנבצר מהם להגיע אלינו, 
הנחתי איתם תפילין וחילקתי להם את הערכות שהתקבלו על ידם באהדה 

והערכה. היה זה ממש סיפור הצלחה". 

כוחה של מצווה
בתמונה...  יוסי  את  מכלילים  איננו  אם   – שוב  הצלחה,  סיפור  אמנם 
יוסי  את  ביקר  הוא  שכזו.  נשמה  על  יוותר  עזיזה  שהרב  תחשבו  בל  אך 
מסרב  כשהוא  בנימוס,  הערכה  את  קיבל  אכן  הוא  ובתחילה  במשרדו, 
כהרגלו להניח תפילין, אבל אחרי פעם ופעמיים הוא פנה לרב ואמר לו 
רוצה להעליב אותך, אבל חבל שאתה  לא  אני  בישירות: "הרב שמעון, 
היישר  אותן  וזרקתי  אותן,  לא פתחתי  כלל  הללו.  הערכות  את  לי  מביא 
לפח. בבקשה, אל תבזבז עלי את הערכות שלך. אני לא מעוניין בהן. כל 

סיפורי הדת הללו לא מדברים אלי...". 
וכואב מהמשרד של  המום  ויצא  הקשים,  נרתע מהדברים  עזיזה  הרב 

יוסי. 
"כמובן, לא אמרתי ליוסי דבר", הוא משתף אותנו, "הודיתי לו בנימוס, 
נטלתי את הערכה ויצאתי כלעומת שבאתי, אבל ליבי כאב. כדי לא לצער 
את רעייתי לא אמרתי לה מאומה על מה שאירע, אבל בשבועות הבאים 
רעייתי הבחינה  זמן  לו את הערכות הללו. ברם, לאחר  נמנעתי מלהביא 
בערכה היתומה שאינני לוקח עמי למסעי, ודחקה בי לא לשכוח את יוסי. 
הערכה  את  עמי  לקחתי  לחינם,  שטרחה  על  שתצטער  רציתי  לא  ובכן, 
כשאני מבטיח לה להביא לו אותה. עברתי ליד המשרד של יוסי, בדרכי 
'אניח  לקיים.  עליי  הבטחתי  שאת  והחלטתי  בניין,  באותו  אחר  ליהודי 
אותה במשרדו למרות סירובו', חשבתי לעצמי. 'ירצה – ייקח, לא ירצה – 
יזרוק, אבל אני את הבטחתי אקיים'. כך עשיתי, נכנסתי למשרדו במהירות, 
הנחתי את הערכה במזכירות וביקשתי מאנשי הצוות שיתנו לו אותה, ומיד 

סבתי על עקביי ויצאתי. כך עשיתי מספר שבועות. 
"עברו מספר שבועות בהם נהגתי כך, והנה ביום שישי אחד בו חזרתי 
על דפוס הפעולה החדש נאמר לי בהיכנסי למשרד שיוסי נמצא בחדרו 
ומבקש לשוחח איתי. כשלעצמי כבר הייתי בטוח שהוא רוצה שוב לנזוף 
בי ולגרש אותי, אבל בעודי מהסס נפתחה דלת משרדו, יוסי עמד בפתח 

וביקש ממני במאור פנים להיכנס אליו. 
לי  "יש  לישנא.  כהאי  יוסי  פתח  הערכה",  עם  שתבוא  חיכיתי  "הרב, 
הרבה מה לספר לך. אחרי שגירשתי אותך עם הערכה, מצפוני היכה בי. 
ראיתי שנפגעת מתגובתי, אבל לא אמרת דבר. התחרטתי שאמרתי לך לא 

כי קרוב     11



יש בה. המתנתי  בלי שאפילו טרחתי לראות מה  לי את הערכה,  להביא 
המעליבה  התנהגותי  ולמרות  נס  יקרה  אולי  יום,  ילד  מה  לראות  אפוא 
תשוב למשרדי. ואכן, כמה שבועות לאחר מכן, לתדהמתי חזרת והבאת 
את הערכה. אמרתי לעצמי: 'אני חייב לראות מה יש בה'. פתחתי וראיתי 
שתי חלות רעננות בניחוח גן עדן, סלט ביתי ומיץ ענבים. התפעלתי מאוד. 

'אקח את זה הביתה. מה כבר יכול להיות?', חשבתי בליבי. 
יש  כבר  שאם  "והחלטתי  בסיפורו,  יוסי  המשיך  הביתה",  "הגעתי 
וכדין. המתנתי שבני  כדת  קידוש  אערוך   - הנדרשים  כל המצרכים  בידי 
ערכתי  הערכה,  את  לפניי  פרסתי  למטבח,  הלכתי  ואז  לנוח,  ילכו  ביתי 
קידוש, בירכתי על החלות וזו הייתה חוויה של ממש. והנה, בעודי נהנה 
מהמעדנים הללו, רעייתי נכנסה למטבח, ראתה את שאריות החלות ואת 
הגביע עם מיץ הענבים ומיד שאלה: מה זה ועל מה זה? גמגמתי לה משהו 
על הערכה שהרב הביא לי, וכי החלות עריבות לחיך... אך לתדהמתי היא 
זה  את  עשית  למה  שבת,  לכבוד  קידוש  שעשית  רואה  'אני  מיד:  אמרה 
לבד? מדוע לא קראת לי? גם אני רוצה להשתתף בקידוש... אנא, בשבת 

הבאה שתף גם אותי!'. 
"הופתעתי מבקשתה הבלתי צפויה", סיים יוסי את סיפורו לרב עזיזה 
היושב מולו נדהם עד כלות, "אבל מאותה שבת והלאה התחלנו לעשות 
בעניין  גם לשתף  והחלטנו  לנו,  עם הערכות שהבאת  בליל שבת  קידוש 
את הילדים. לכן ביקשתי שתיכנס אלי, כבוד הרב, לבשר לך שאנו מאוד 
מרוצים מהערכות הללו, ולבקש שתגדיל את תכולתן – כך שהן יספיקו 

לכל המשפחה שלנו...".
קיצורו של דבר, ליבו הקשוח של יוסי התרכך בעקבות סודה של השבת. 
מצווה גוררת מצווה, והוא החל להניח תפילין, לפקוד עם משפחתו מפעם 
ונראה היה שחלה התקדמות משמעותית בחייהם  לפעם את בית חב"ד, 

הרוחניים - אבל זה לא סוף הסיפור - - - 

בתוקף ובנועם
שינויים בחייו של אדם אינם הולכים בנתיב קבוע מראש. באופן טבעי 
יש בהם עליות וירידות, כשעל אחת כזו נספר להלן – ירידה לצורך עלייה. 
ליוסי נולד בן זכר במזל טוב. זו הייתה שמחה למשפחה, כמו גם לכל 
לערוך  בשמחה  הסכים  יוסי  א־סלאם.  בדאר  הקטנה  היהודית  הקהילה 
ברית מילה לבנו בבית חב"ד, אלא שהוא ביקש מהרב שהמוהל שיוזמן 
לערוך את הברית יישא גם בתואר רופא. הרב עזיזה פעל בהתאם לבקשתו, 
והזמין במיוחד מדרום אפריקה מוהל מומחה שהינו גם רופא. הלה כבר 
עמד לצאת לדרכו לטנזניה, אלא שבאותה עת טלפן יוסי לרב עזיזה והודיע 

לו כי אינו מוכן למול את בנו מחוץ למרכז הרפואי המקומי... 
"יוסי אמר לי", משחזר הרב עזיזה, "שהוא כלל אינו סומך על מוהלים 
בה  מוסלמית,  מדינה  היא  שטנזניה  וכיוון  כראוי,  המלאכה  את  שיעשו 
על  בנו  את  למול  רוצה  הוא  הרפואיים,  במרכזים  ילדים  למול  מקובל 

נדהמתי  יהודי.  מוהל  ידי  על  פרטי  בטקס  ולא  המקומיים,  הרופאים  ידי 
רופא  ידי  על  למילה  ערך  אין  היהודית  ההלכה  שמבחינת  לו  והסברתי 
שאינו יהודי. ברית מילה היא מעמד מיוחד שבו הרך הנולד נכנס בברית 
כללי  ולפי  בן־ברית  יהודי  ידי  על  להיעשות  עליה  ומשכך  הקב"ה,  עם 
יוסי התעקש וסירב לשמוע את דעתי.  כורת הברית בתורתו. אך לצערי, 
כפי שניתן להבין, הוא טיפוס עקשן לפעמים, וכך היה גם הפעם. 'מצטער 
חתם  הרפואה',  בבית  אעשה  אני  הברית  'את  לי.  אמר  הוא  הרב',  כבוד 

ביובש, וניתק את השיחה. 
יהודי  ילד  נולד  "סוף־סוף  הרב,  מספר  מיואש",  ודי  המום  "הייתי 
בטנזניה, ועד שהכל כבר מוכן לעריכת ברית המילה - אביו היהודי מסרב 
לבצע אותה כהלכה. מה אעשה? כבר חשבתי שאולי הדבר איננו בידי. 
החלטתי לשגר מכתב על ציונו הקדוש של הרבי זי"ע, ולבקש רחמי שמים 
שליבו של יוסי יתהפך עליו לטובה, וכך עשיתי. בתוך כך נזכרתי בדברי 
הרבי שלעולם אין להתייאש, ואשר לפעמים צריך לנקוט בעזות דקדושה 

כדי לעמוד על עיקרי הדת. 
כשהפעם  ליוסי,  אחרונה  טלפון  שיחת  עוד  לנסות  החלטתי  "למחרת 
מעדנות,  אדבר  ולא  סחור־סחור  אלך  לא  יותר.  ברורה  בגישה  אנקוט 
ובתוקף  נועם  אלא כסגנונו של הרבי במקרים כגון אלה – אדבר בדרכי 
המתאים. טלפנתי אליו ואמרתי לו: 'יוסי ידידי. אתה יקר לי מאוד, אבל 
דע לך שאתה עושה מעשה שלא ייעשה. הבן שלך שייך לעם היהודי, ומה 
שאתה עומד לעולל לו יפגע בו ח"ו למשך כל חייו. לא ייתכן שתעשה דבר 
כזה לבנך. הלא אין כמעט יהודי בעולם שאינו מל את בנו, ואתה עומד 
ייתכן שאב  ולא  ברית,  אינה  נוכרי  ידי  על  מילה  חייו?!  את  לאמלל  כך 
יהודי לא ימול את בנו!' אמרתי לו נרגשות, אך היה נראה שמילותיי לא 
הועילו. יוסי חזר והתעקש: 'כבוד הרב, אני אמול אותו בבית הרפואה, גם 
זה בסדר...'. אמרתי לו: 'ידידי, זה לא בסדר, ושום דבר לא ישנה את זה. 
אם לא למענך, חזור בך למען בנך!'. השיחה הסתיימה בטון קשה למדי 

ובחוסר הסכמה הדדי.
"הייתי בטוח שהקשר עם יוסי ינותק לעולם", אומר הרב עזיזה. "הוא 
לבטח נעלב ונפגע, וזהו - יותר לא אשמע ממנו, אבל ידעתי שאני את שלי 
עשיתי. לפליאתי, הנס אירע. למחרת בבוקר טלפן אלי יוסי, כשהפעם קולו 
נשמע רך כחמאה. 'כבוד הרב - אמר לי - חשבתי הרבה על מה שאמרת. 
אתה צודק, אני אמול את הבן שלי על ידי המוהל היהודי שהזמנת. אנא, 

הכן כל מה שצריך לברית המילה בבית חב"ד. אנחנו באים'". 
לאחר יומיים התקיימה ברית המילה בבית חב"ד בטנזניה, כאשר עוד 
ילד יהודי נכנס לבריתו של אברהם אבינו, ויחד עמו נכנסה כל משפחתו 
הזה  הפנימי  המאבק  כי  התברר  לימים  ויותר.  יותר  השכינה  כנפי  תחת 
שניטש בליבו של יוסי על קיומה של מצוה כהלכה, היה המכה בפטיש 
לשינוי הנפשי שהתחולל בו. הוא הפך לאחד מעמודי התווך של הקהילה 
היהודית בעיר ואורח חייו השתנה פלאים לטובה, ללמדנו שלעולם אין 

להתייאש מניצוץ הקדושה שבליבו של בן אברהם יצחק ויעקב. ■

12    כי קרוב



לחיות גאולה בתוך הגלות
רצונך לחיות בתורה? עליך למות עליה < צריך לחפור באדמה ביגיעה עצומה, אבל 
החדשות הטובות הן שהמטמון בוודאי נמצא בה < ומחורבנה של ארץ ישראל אתה 

למד על הדרך לבנייתה

אדמו"ר  כ"ק  של  החתונה  בסעודת 
תרפ"ט  בשנת  שהתקיימה  זי"ע,  מליובאוויטש 
כשלימים  מיוחד,  אירוע  היה  הבירה,  בוורשה 
במהלך  אחת  פעם  בעצמו  כך  על  סיפר  הרבי 
התוועדות. חותנו הגדול, הרבי הריי"צ, נעמד 
ממקומו בסעודת החתונה כדי לחלק 'לחיים' 
לקהל בין השולחנות, וכשהרבי, החתן, הבחין 
בכך נעמד גם הוא בדרך כבוד, אבל הרבי הריי"צ 
הורה לו לשבת, בהיותו חתן הדומה למלך. "לא 
הייתה לי ברירה", סיפר הרבי בחיוך, "ונשארתי 

לשבת 'על קוצים'...". 
השולחנות,  בין  הסתובב  הריי"צ  הרבי 
וכשהגיע לשולחן של הבחורים תלמידי ישיבת 
'תומכי תמימים', קרא ל'משפיע' שלהם, החסיד 
הנודע רבי אלתר שימחוביץ, ואמר לו: בחורים 
ר'   - הוא  כן  ואם  ההנהלה,  דרך  לקבל  צריכים 
חילק  אלתר  ר'  ואכן  לבחורים.  יחלק   - אלתר 

'לחיים' לכל הבחורים בשם הרבי. 
באותו מעמד הרבי הריי"צ פתח ואמר שיחה 
וזה  החתונה,  סעודת  באמצע  הללו,  לבחורים 

היה תוכן דבריו: 
במי  אלא  מתקיימת  התורה  אין  "תמימים! 
ידי  על  בא  התורה  קיום  עליה,  עצמו  שממית 
היגיעה דוקא. לימוד התורה בכלל הוא על ידי 
הדבר.  עומק  על  בא  שמתייגע  דמי  היגיעה, 
דגם מי שיש לו שכל טוב, שכל דק, ובהשקפה 
ראשונה לוקח העניין בטוב, מכל מקום מי שאין 
שכלו טוב כל כך אבל מתייגע על השכל – בא 
הוא על העומק יותר, לפי שהתורה היא חכמה, 
פירוש: אלקות, דגם שכל הנגלה שבתורה הוא 

אלקות. 
"ובשביל זה הוא מה שבאים בגלות. הגלות 
בפרט...  תורה  ובלומדי  בכלל  בישראל  הוא 
עצמו  שממית  במי  הוא  התורה  קיום  ועיקר 

עליה".
והרבי סיים:

"תדעו, תמימים, שעליכם לבטל עצמכם מכל 
וכל, און אויף דעם גייט איהר ]ובדרך זו אתם 
הולכים[, תלמדו תורה ביגיעה, גם בנגלה, וכן 
ההשכלה  רק  שתישאר  ולא  חסידות,  תלמדו 
לבדה – רק תבוא לידי פועל, הפירוש: במידות 
זאָָלט  איהר  אתכם,  מברך  הנני  ואז  טובות, 
העניינים  בכל  ]שתיוושעו[  ווערען  גיהאָָלפען 

הנצרכים לכם ותאריכו ימים ושנים".

אווירה של משיח
הישיבה  לתלמידי  אמר  שהרבי  הדברים 

נוקבים חדרי בטן. מה הם אומרים לנו? 

לאלוקות,  כלים  להכין  נועדה  אנו  עבודתנו 
ובשביל זה צריך יגיעה. האלוקות כבר נמצאת 
בנשמה של כל אחד, אלא שבמקביל יש עליה 
באמצעות  ולכן,  והסתרה.  חומר  של  שכבות 
וההסתר  ההעלם  את  מסיר  אדם  היגיעה 
שבתוכה.  האלוקות  את  ומגלה  שלו  שבנפש 
אי לכך, לא די בלימוד התורה כשלעצמו, אלא 
)כנאמר  בשר"  ו"יגיעת  נפש"  "יגיעת  נדרשת 
בתניא פרק מב(, לגלות את האלוקות שבתוכנו, 
והבטיחונו חז"ל אשר "יגעת ומצאת – תאמין".
על זה אנו מבקשים "קרבה אל נפשי גאלה", 
האלוקי,  הניצוץ  את  בתוכנו  לגלות  שנזכה 
שכדברי הבעל שם טוב זהו ניצוץ של משיח. לא 
הכוונה שבאמת  אלא  ערטילאי,  בעניין  מדובר 
תאיר ותורגש אצלנו הנקודה הזאת ש"אין עוד 
זה  את  ולומר  זה  את  לשיר  רק  לא   - מלבדו" 
בפה, אלא שבאמת יהיה מונח בתודעתנו שאין 

עוד מלבדו.
הרי מה פירוש 'משיח'? הפסוק אומר שבעת 
הגאולה "ונגלה כבוד ה' וראו כל בשר יחדיו כי 
ה' בעולם.  - התגלות של אחדות  דיבר"  ה'  פי 
החסידות,  תורת  מעיינות  של  לגילוי  זכינו  אנו 
פנימיות התורה, שהיא תורתו של משיח, ולכן 
כשאדם מתבונן בתכנים שהיא מלמדת ומגיע 
ניצוץ  מתגלה   - מלבדו  עוד  שאין  להכרה 
מה  שמבין  מי  למעשה,  שבנפשו.  המשיח 
פירוש אחדות ה', הוא כבר נמצא באווירה של 

משיח.
יגיעה  נדרשת  ורעיי,  אחיי  זה,  בשביל  אבל 
שתפקידה להסיר את מעטה הקליפה של הנפש 
שם(  מב  )פרק  בתניא  נאמר  כך  על  הבהמית. 
למצוא  תוכל  ולא  בטבעה...  שפלה  נפש  "יש 
בקושי  מקום  ומכל  האלהות...  במחשבתה 
ובחזקה שתתחזק מאד מחשבתו באומץ ויגיעה 
שעה  ה'  בגדולת  להעמיק  גדול  ועומק  רבה 
היראה  פנים  כל  על  אליו  תגיע  בודאי  גדולה, 

תתאה הנ"ל. 
"וכמו שאמרו רז"ל 'יגעתי ומצאתי תאמין', 
וכמטמונים  ככסף  תבקשנה  'אם  וכדכתיב 
כדרך  פירוש,  ה''.  יראת  תבין  אז   - תחפשנה 
שמחפש אדם מטמון ואוצר הטמון בתחתיות 
הארץ שחופר אחריו ביגיעה עצומה, כך צריך 
לחפור ביגיעה עצומה לגלות אוצר של יראת 
שמים הצפון ומוסתר בבינת הלב של כל אדם 

מישראל".
זה מה שאמר הרבי הריי"צ לתלמידי הישיבה: 
עצמו  שממית  במי  אלא  מתקיימת  התורה  אין 
לעבוד  עצמו"?  "ממית  הכוונה  מה  עליה. 

ולהתייגע כדי לגלות את האלוקות שבתורה. 

לצער הלב אפשר ללמוד תורה גם בלי קשר 
דברי  את  רבות  פעמים  הזכיר  הרבי  לקב"ה... 
הב"ח )אורח חיים סימן מז(, שמפרש את מאמר 
על  הארץ...  אבדה  מה  "על  הפסוק  על  חז"ל 
עזבם את תורתי" - ש"לא ברכו בתורה תחילה". 
"ואיכא לתמוה טובא", שואל הב"ח, "למה 
גדול  בעונש  להענישם  מלפניו  כזאת  יצא 
ורם כזה על שלא ברכו בתורה תחלה, שהוא 

לכאורה עבירה קלה?!" 
יתברך  דכונתו  "ונראה  בצידה:  ותשובתו 
כדי  בתורה  עוסקים  שנהיה  היתה  מעולם 
וקדושת  ורוחניות  נשמתינו בעצמות  שתתעצם 
תורת  הקב"ה  נתן  ולכן  התורה,  מוצא  מקור 
מאתנו...  תשתכח  שלא  במתנה  לישראל  אמת 
היו  הזאת  הכוונה  על  בתורה  עוסקים  היו  ואם 
שהיתה  יתברך,  לשכינתו  והיכל  מרכבה  המה 
השכינה ממש בקרבם כי היכל ה' המה, ובקרבם 
והארץ  דירתה,  קובעת  השכינה  היתה  ממש 
יהיה קישור  ובזה  כולה היתה מאירה מכבודו, 
והיה  שלמטה  פמליא  עם  מעלה  של  לפמליא 

המשכן אחד".
ומה אירע בדור החורבן? ממשיך הב"ח:

עסקו  שלא  זה,  חוק  שעברו  עתה  "אבל 
הגשמיים  הדברים  לצורך  אם  כי  בתורה 
ומתן,  משא  לצורך  הדינים  לידע  להנאתם, 
נתכוונו  ולא  חכמתם,  להראות  להתגאות  גם 
התורה  ורוחניות  בקדושת  ולהתדבק  להתעצם 
ולהמשיך השכינה למטה בארץ... הנה בזה עשו 
פירוד - שנסתלקה השכינה מן הארץ ועלה לה 
למעלה, והארץ נשארה בגשמיותה בלי קדושה, 

וזה היה גורם חורבנה ואבידתה".
שבאותו  אף  הארץ  חרבה  מה  מפני  כלומר, 
כי  גדולים?  בהיקפים  תורה  לימוד  היה  דור 
אמנם הייתה תורה, אבל נעדרה ממנה הקדושה 
התורה  את   – תורתי"  את  "עזבם  האלוקית. 
כי  וארצית,  אנושית  לתורה  הפכה  היא  שלי. 
על  ושכחו  התורה  ברכת  בירכו  לא  הלומדים 
גלתה  שהשכינה  כיוון  ומשכך,  התורה.  נותן 
מהארץ בעקבות העובדה שהלומדים הפנו לה 
עורף – באופן טבעי נתערער יסודה של הארץ, 

וחורבנה ואבדתה לא איחרו להגיע... 
היסוד  להיות  צריכים  הללו  הב"ח  דברי 
לימוד  יש  כיום  גם  תורה.  לומדי  של  והמהות 
עצומים,  ובממדים  החוגים,  כל  בקרב  תורה 
את  לגלות  היגיעה  נדרשת  זאת  לצד  אבל 
לימוד  ידי  על  עושים  זה  ואת  שבה,  האלוקות 
הקדושה  הנשמה  את  שמגלה  החסידות  תורת 

שבתוכנו ושבתורה, נשמתא דאורייתא. 

א חסידישע פארבריינגען
הרב אשר פרקש שליט"א

כי קרוב     13



פרת חטאת מכפרת גם על מה 
שמחוץ לתחום הקדושה

מאי חוץ מגתה .. כגון ששחטה לפנים מן 
החומה )קיג, ב(

לפנים מן החומה של ירושלים, דכתיב בה והוציא 
אותה וגו' )רש"י(

חוץ  דוקא  נעשה  אדומה  פרה  למה  להבין 
הקדוש  מזוהר  נודע  הנה  מחנות,  לשלש 
המזבח  גבי  שעל  הקרבנות  דסוד  והאריז"ל 
שבנוגה,  הבהמית  מנפש  העלאה  בחינת  הן 
אל שרשן ומקורן בבחינת ד' חיות שבמרכבה 
הנושאות את הכסא פני שור ופני נשר, ועל ידי 
זה נמשך ויורד מבחינת אדם שעל הכסא למטה 
לכפר ולטהר את נפש הבהמית שמקליפת נגה.

אכן בשריפת הפרה אדומה הנה ע"י השלכת 
עץ ארז ואזוב וכו' ונתינת מים חיים אל האפר 
והיא  במשנה,  חטאת  מי  קידוש  בשם  נקרא 
בחינת קדש העליון שהיא בחינת חכמה עילאה, 
הקדוש  בזוהר  טובא  בדוכתי  איתמר  ועלה 
מתוך  הניצוצות  שבירור  אתברירו,  בחכמה 
הקליפות היא מכח ספירת החכמה, ויתרה מזו 

שגם פועלת לאתהפכא חשוכא לנהורא. 
ולזאת מטהרת טומאת המת, אף שהוא אבי 
כן  שאין  מה  מנוגה,  מטה  ולמטה  וכו'  אבות 
בקרבנות שעל גבי המזבח שאינן מכפרים אלא 
הבהמית  נפש  מהתגברות  שהן  השגגות  על 

שמנוגה.
)על פי תניא, אגרת הקודש סימן כח(

משכן – סדר השתלשלות; 
מקדש – למעלה מהשתלשלות

באו לשילה נאסרו הבמות, ולא היה שם 
תקרה אלא בית אבנים בלבד מלמטן 

והיריעות מלמעלן, והיא היתה מנוחה. קדשי 
קדשים נאכלין לפנים מן הקלעים וקדשים 

קלים ומעשר שני בכל הרואה .. באו 
לירושלים נאסרו הבמות ולא היה להן היתר 

והיא היתה נחלה )קיב, ב(

אמר קרא בן פרת יוסף בן פרת עלי עין, עין 
שלא רצתה לזון וליהנות מדבר שאינו שלו, 

תזכה ותאכל כמלא עיניה )קיח, ב(

וימאס  כדכתיב  היתה  יוסף  של  בחלקו  שילה 
באהל יוסף )רש"י(

שטים(  )עצי  מצומח  היה  שהמשכן  נמצא 
בית המקדש  ואילו  עזים(,  יריעות  )מכסה  וחי 
ועפר,  מאבנים  היה  כולו  שהרי  מדומם,  היה 

אלא  היה  לא  המשכן  הלא   - יפלא  ולכאורה 
קבע  דירת  נקרא  המקדש  ובית  עראי,  דירת 
נבנה  ומדוע  בסוגיין,  כמבואר  מנוחה  ונקרא 

מדומם שלמטה מצומח וחי?
אלא דהן אמת שבסדר ההשתלשלות חי הוא 
מדומם,  למעלה  הוא  וצומח  מצומח  למעלה 
ולכן המשכן היה מצומח וחי, כי המשכן היה 
ולכן  ההשתלשלות,  בסדר  היינו  ארעי  דירת 
העולם  בבריאת  שיש  מה  שכל  רז"ל  אמרו 
דירת  היה  המקדש  בית  אבל  במשכן,  היה 
קבע, שהקביעות הוא מאור א"ס שאני ה' לא 
שניתי שכללות ההשתלשלות אינו תופס מקום 
הגילוי  מעין  האיר  ובו  זו,  בחינה  לגבי  כלל 
דלעתיד לבוא, שיהיה הגילוי מלמעלה מסדר 

ההשתלשלות.
עיקר  ההשתלשלות  שבסדר  הוא,  והענין 
המכוון נשלם בסוף דוקא, וכמו על דרך משל 
צמיחת התבואה או האילנות, הנה עיקר זריעתם 
הפירות,  או  הוא בשביל התבואה  נטיעתם  או 
והם באים לבסוף, שתחלה צומח התבן והקש 
או  והתבואה  והעלים,  והענפים  האילן  או 
הפירות הם באים לבסוף. וכן אפילו בהשפעת 
תחלה,  משלים  מקדימים  עמוק,  שכל  איזה 

שעל ידי המשל יבין עומק הנמשל.

למעלה מהשתלשלות – הדומם יותר 
נעלה מחי וצומח

תחלה,  במחשבה  עלה  מעשה  סוף  אבל 
המכוון.  תכלית  הוא  לבסוף  שבא  שמה  היינו 
וכמו במשלים הנ"ל וגם בבריאת העולם, שכל 
העולם כולו לא נברא אלא לצוות לזה, נמצא 
שעיקר המכוון הוא בשביל האדם, והוא נברא 
רז"ל  וכמאמר  בראשית,  ימי  ששת  לבסוף 
אפילו יתוש קדמך, ושהוא יקיים תורה ומצוות 
שבשביל זה אנכי מי שאנכי עשיתי ארץ, שהוא 
במחשבה  ועלה  לבסוף  ובא  המכוון  עיקר 

תחלה.
חי  צומח  לדומם  בנוגע  הוא  זה  דרך  ועל 
מדבר, שעיקר הכוונה היא בדומם, כי נתאווה 
הקב"ה להיות לו דירה בתחתונים, אלא שבסדר 
אבל  וצומח.  חי  תחילה  באו  ההשתלשלות 
למעלה מהשתלשלות נמצא לכתחילה תכלית 
המקדש  בית  ולכן  הדומם,  והיינו  המכוון 
שהאיר בו האור שלמעלה מהשתלשלות, היה 

כולו מדומם.
וזהו שמשכן שילה היה בחלקו של יוסף וגגו 
המקדש  ובית  חי,  בחינת  היינו  מיריעות  היה 
כולו  היה  )ובנימין(,  יהודה  של  בחלקו  שהיה 
מאבנים, כי לעתיד לבא עבדי דוד מלך עליהם, 
גם על יהודה וגם על ישראל, מה שאין כן בזמן 
הזה נקראו ישראל על שם יוסף כדכתיב נוהג 
ומשיח  עה"פ(  בפירש"י  )כמבואר  יוסף  כצאן 
בן יוסף קודם למשיח בן דוד, ולכן בחלקו של 

יוסף האיר אור שבסדר ההשתלשלות ולכן היו 
היריעות מחי והיה גם צומח, רק בבית המקדש 

שבחלקו של יהודה האיר האור דלעתיד.
)על פי ד"ה ויגש אליו יהודה תרכ"ט( 

תכלית כוונת התורה – העלאת 
הגשמיות

עולה שהקריבו ישראל במדבר אינה טעונה 
הפשט וניתוח .. ר' ישמעאל אומר כללות 

נאמרו בסיני ופרטות באהל מועד. ר"ע אומר 
כללות ופרטות נאמרו בסיני ונשנו באהל 

מועד ונשתלשו בערבות מואב )קטו, ב(

לכל  הקריבו  העולה  את  תמוה :  לכאורה 
הדעות בחמישי בסיון, לפני מתן תורה, ולפני 

ש"פרטות נאמרו בסיני"? 
ובהכרח, שלעולה שהקריבו בחמישי בסיון 
כבר היה גדר של "הר סיני" )מתן תורה(, ולכן, 
נאמרו  ופרטות  ש"כללות  עקיבא  רבי  לשיטת 
בסיני", הרי שביחד עם הציווי להקריב עולת 
"פרטותיה"  גם  נאמרו  בסיון  בחמישי  תמיד 
גם  כי  וניתוח(,  הפשט  של  הדינים  )כולל 
של  בגדר  נכנסים  בסיון  שבחמישי  הציוויים 

"כללות ופרטות נאמרו בסיני". 
מקומות  בכמה  שנתבאר  מה  פי  על  ויובן 
בנוגע לענין ההכנות לשבת ויו"ט בערב שבת 
וערב יו"ט, שאינו רק מצד הגברא )כדי שיוכל 
לשמור שבת ויו"ט כדבעי(, אלא שזה גם ענין 
שמצד החפצא, מצד שבת ויו"ט עצמם. שבערב 
גדר(   – )ובמילא  "מעין"  כבר  יש  ויו"ט  שבת 
)במכילתא  חז"ל  ובלשון  ויו"ט.  קדושת שבת 
פ' יתרו( בנוגע לתוספת שבת, ששבת היא )כמו 

"זאב" ש("טורף מלפניו ומלאחריו".
מתן  ערב  בסיון,  בחמישי  שכבר  וזהו 
תורה, מתחילים הענינים של מתן תורה, ולכן 
הקרבנות של חמישי בסיון יכולים להיות בגדר 

של קרבנות שלאחרי מתן תורה.
והטעם לכך שענין זה התבטא דוקא בקרבן 
שבו  היא,  תורה  מתן  שתכלית  משום   – הוא 
ניתן הכח לפעול שחפצי העולם יהיו – חפצא 
בתחתונים".  דירה  ית'  לו  "לעשות  דקדושה, 
מתבטא  העולם,  גשמיות  זיכוך  של  זה  וענין 
שלוקחים   – וקרבנות  מזבח  של  בענין  בגלוי 
לה',  מזבח  מהן  ועושים  גשמיות  אבנים 
על  הקרבתה  ידי  ועל  גשמית  בהמה  ולוקחים 
שנעשית  עד  מחול  מתעלית  היא  המזבח  גבי 

קדושה בגלוי.
)על פי לקוטי שיחות חכ"ח ע' 18 ואילך( 

נשמתא דאורייתא
ביאורים מתורת חב"ד לדף היומי

זבחים קז-קיט

˙˘ ˘Ú ‰ÂÓ˘ ˜Ù ÔÈÙÓ.ËÎ˜
. .        .   

. '  '  '                 .  
       .                

.          .      .  
  . 

    
 . 

.   
.    

      
  

.    
()(.   

.   
    ()

.  
. .

   
. .

  
.   
.  

  .  
     

 .
.   

    
.   

.   
.     
.  
    

    
     

   . 
    

.  
 .   

     
 .  

(    
   

.   
     

  .  
       
     
    

 .  
     

     .
    

.  
 .  

    


   
 

   
    

    
    
    
     
     
     
    
     
    
    
       
     
     

   (


ÔÈ‡ È‡ ‰ÎÈˆ ‰Ó‡ ‡Ï ÔÈ È‡ ‰ÎÈˆ
ÈÎ‰ È˙Ó È˘‡  ˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ
Ó‡ ‰„Â‰È  Ó‡ ÈÎ‰ È˙Ó ‡ËÂÊ Ó
‰Ó‡ ÔÈ ÁÂ˙Ù ˜‰˘ ÔÓÊ ÏÎ ‰ÈÁ Ï‡ÂÓ˘
ÔÈÏÏÁÓ È‡ ‰ÎÈˆ ÔÈ‡ ‰Ó‡ ÔÈÂ È‡ ‰ÎÈˆ
‰Ó‡ ˜‰ Ì˙Ò ˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ

‡Ï ˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ È‡ ‰ÎÈˆ
˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ ÔÈ‡ È‡ ‰ÎÈˆ ‰Ó‡
È˙Ó ‡ËÂÊ Ó ÓÈÓÏ ‡È Ï"‡ ˙˘‰
‡˙ÎÏ‰ ‡ÓÂÁÏ È˙Ó È˘‡ Â ‡ÏÂ˜Ï

‡ËÂÊ ÓÎ ‰ÎÏ‰ Ï"‡ Ô‡ÓÎ˙Â˘Ù ˜ÙÒ
ÈÈ‡ Ó‡ ˜‰ ˙ÁÈ˙Ù È˙ÓÈ‡Ó Ï˜‰Ï

‡‰È ‡Â‰  ˘Ó‰ ÏÚ ˘˙˘ ‰Ú˘Ó
Ó‡ Ú˘Â‰È „„ÂÈÂ ˙˙Â˘ Ì„‰˘ ‰Ú˘Ó

‰Ï ÈÓ‡Â‚‰˙Â‡ ˙Â‡˘Â ‰È˙ÂÁ˘ ‰Ú˘Ó
ÈÈ‡ Ó‡ ˜‰ ˙ÁÈ˙Ù È˙Ó „Ú ‰ÈÙ‚‡

Ó˘Ó Ó‡ ‡ ÌÈÓÈ ‰˘Ï˘‰„Â‰È „ ‰È
ÈÚ„‰ ÈÓ‡ ÌÈ˘Ï˘ ‰Ï ÈÓ‡Â ‰Ú˘„‰ÎÈˆ ‰Ó‡ ÔÈ '‚ 'ÏÂ 'Ê '‚ ‰ÈÁ

ÔÈÂ È‡È‡ ‰ÎÈˆ ‰Ó‡ 'Ê ˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ È‡ ‰ÎÈˆ ‡Ï ‰Ó‡
'Ï ˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ ÔÈ‡ È‡ ‰ÎÈˆ ‡Ï ‰Ó‡ ˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ
È‡Ó‡ È"Ú ÔÈ˘ÂÚ Ï‡ ˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ ÔÈ‡ È‡ ‰ÎÈˆ ‰Ó‡ 'ÈÙ‡

È‡Ó‡ È"Ú ÔÈ˘Ú ‰ÏÂÁ ÈÎˆ ÏÎ Ó‡„ È‡ÏÈÚ „ ‰È ‡ÏÂÚ „Î
˙˘‡ÂÓ‰  Ó‡„ ‡ÂÓ‰ „ÎÂ‰‰ÎÒ Â ÔÈ‡˘ „ÓÂ‡

‡˙ÎÏ‰ È‡ÓÏ ÌÂÈ 'Ï ‰ÈÁÏ Ï‡ÂÓ˘ Ó‡ ‰„Â‰È  Ó‡ ‰˘ÂÚÂ ÈÎÏ
Ï‡ ‰ÓÚ ‰ÏÚ ÔÈ‡˘ ‡Ï‡ ÔÓ‡ ‡Ï ‡ Ó‡ ‰ÏÈËÏ ÈÚ„‰ ÈÓ‡
ÔÈ˙Ï˙ Â‚ ‰ÏË ‡„ÒÁ „ ‰È˙„ ‡‰ ÈÎ ‰ÓÓÁÓ ‰ÏÚ ‰ÓÚ ‰ÏÚ
‡˙È„ÓÂÙÏ ‡„ ‰È˙ ‰ÒÚÏ ÈÂËÓ‡Â ˙‡ÈËˆ‡Â ‰ÏÚ ÈÙ ‡Ï˘ ÔÈÓÂÈ

Ï‡ÂÓ˘ Ó‡ ‰„Â‰È  Ó‡Â(ÌÈÓ˘‚‰ ˙ÂÓÈ) ˙˘ ‰ÈÁÏ ‰Â„Ó ÔÈ˘ÂÚ
‡Ï ‰ÓÁ‰ ˙ÂÓÈ ÔÈ‡ ÌÈÓ˘‚‰ ˙ÂÓÈ ‡Ï ‰ÏÂÁÏ ÔÈ‡ ‰ÈÁÏ ‰ÈÓ ÂÒ

‰ÓÁ‰ ˙ÂÓÈ ˘"ÏÂ ÌÈÓ˘‚‰ ˙ÂÓÈ ˘"Ï ‰ÏÂÁ ˘"ÏÂ ‰ÈÁ ˘"Ï ‡È‰ ‡ÏÂ)
Ï‡ÂÓ˘ Ó‡ ÔÈ‡  ‡ÈÈÁ  Ó‡ (Ó˙‡„ÓÊÔÈ˘ÂÚ ÔËˆÂ Ì„ ÊÈ˜‰

 ‡‚‡˘„ ‡˜˙Î˙ ‰ÈÏ ÂÁÏˆ Ï‡ÂÓ˘ ÊÂÓ˙ ˙ÙÂ˜˙ 'ÈÙ‡ ‰Â„Ó ÂÏ
ÈÈ‡ Ï"‡Â ‡ÙÈ˘˘ ‰ÈÏ ÂÁÏˆ ‰Ï ‰ÂÈ„ ‡Â˙Ù ‰ÈÏ ÂÁÏˆ ‰„Â‰È

ÌÂ˘Ó Ó Ú˜ ‡‰Â ‰Ï1˙ÈÁ˘˙ ÏÛÈ„Ú È‡ÙÂ‚„ ˙ÈÁ˘˙ Ï Ï"‡
Á˜ÈÂ Â˙È ˙ÂÂ˜ Ì„‡ ÂÎÓÈ ÌÏÂÚÏ  Ó‡ ‰„Â‰È  Ó‡ ÈÏÌÈÏÚÓ

Ô‰Ó ˜ÈÙÒÈÂ ÂÈÏ‚˘ ÌÈÏÚÓ ÂÎÓÈ ÏÎ‡È ‰Ó ÂÏ ÔÈ‡Â Ì„ ÊÈ˜‰ ÂÈÏ‚Ï
Ó‡  ÔÈÈ Ó‡ Ï‡ÂÓ˘Â ˘ Ó‡  ‰„ÂÚÒ ÈÎˆ È‡Ó ‰„ÂÚÒ ÈÎˆ
(ÒÓ˘ ÔÓÈÒ) :‡˜ÓÂÒ ÛÏÁ ‡˜ÓÂÒ ÔÈÈ Ó‡ Ï‡ÂÓ˘Â ‡˘Ù ÛÏÁ ‡˘Ù ˘

„Ú È˙˘ ÔÁÂÈ ' ÈÏÁË„ ‡ÏÈ˘˙ ‰ÈÏ È„Ú ‡˙ÏÈÓ „Ú„ ‡ÓÂÈ Ï‡ÂÓ˘
˜ÈÙ„ „Ú È˙˘ ÛÒÂÈ  ‰ÈÏÁË ÈÙ˜„ „Ú È˙˘ ÔÓÁ Â ‰ÈÂ‡Ó ‡È‰È˙ ˜ÈÙ„
 ÔÓÁ  Â‰Ï Ó‡ ÈÙË ‡˙Ï˙  ‡ÓÁ‡ „‰Ó ‡ ‡˙ÏÈÒÂÎ„ ‡„ÈÓ
ÚÏ˜‡ ÔÓÁ ÂÎÈÈ˙ÈÏ ÂÓ‡ ‰Ê˜‰„ ‡ÓÂÈ ÂÎÈÈÈÓ ‡˙ÂËÓ ÔÏ ˜ÁˆÈ
‡ÏÂ ‡˙ÏÈÓ „ÈÚ„ Ô‡Ó È˘„ ‰ÓÚ È‡‰Ó  ÈÈÒ‡ ÈÓÂÚ‡ Â‰ÏÂÎÂ Ô‚Ï
‡˙ÚÈ ÂÚÈ˘ ÌÈÚË„ „Ú ‡˙ÂÁ ˘Ï ÏÈÊÈÏÂ ‡ÎÓ ‡ÊÂÊ ÏÂ˜˘ÈÏ ‰ÈÏ ˘Ù‡
‡˘Ó˘ È‚ÈÂ ‰ÈÚ„Èˆ ‡Á˘ÈÓ ÛÂ˘ÈÏÂ ‡˙ÓÎÂ‡ ÈÓ˙ ˘ ÏÂÎÈÏ ‡Ï È‡Â
‡Â‰ ‰Ê˜‰„ ‡ÓÂÈ Ï"‡ ‡Ë ÈÂ‰ ÈÓ ‡˘È È‡„Â‰È„ ‡ÓÈÎÁ Ï"‡ ‡˘Ó˘ È‚„ Ï‡ÂÓ˘Ï ‰ÈÁÎ˘‡ ËÏ‡

˙ÙÂ˜˙ ‰È ‰ÏÙ„ ‡ÓÂÈ ‡˙˘ ‰ÈÏÂÎ ‡˘Ó˘ ‰ ÈÏÚÓ„ ‡ÓÂÈ ‡ÎÈ‡ ‡Ï‡ ‡È‰ ‡ÏÂ‡Ï ÒÂ ÊÂÓ˙
˙Ê˜‰ ˙„ÂÚÒ ÏÈ˜Ó‰ ÏÎ Â‰ÈÈÂ˙ ÈÓ‡„ Ï‡ÂÓ˘Â  (ÔÓÈÒ ‰‰˘ ‡ÓÚË ÁÂ ÏÈ˜È‰) :‰ÈÏ ÈÏ‚È‡
ÈÓ‡„ Ï‡ÂÓ˘Â  ÂÈÏÚ ÒÂÁ‡ È‡ ÒÁ ‡Ï ÂÈÈÁ ÏÚ ‡Â‰ ÌÈÓÂ‡Â ÌÈÓ˘‰ ÔÓ ÂÈ˙ÂÂÊÓ ÂÏ ÔÈÏÈ˜Ó Ì„
‡˙ÚÈ‡ ‰ÈÏ ÌÈ˜ÂÓÂ ‡ÓÂ‡ ‰ÈÏ ÈÙ˘ ‡ÓÏÈ„ ‡˜ÈÊ ÍÈÎ„ ‡ÎÈ‰ È˙ÈÏ ‡Ï ‡˙ÏÈÓ „ÈÚ„ Ô‡Ó È‡‰ Â‰ÈÈÂ˙
‡„Á ‡ÓÂÈ ‡ÁÈ‡Â ‡ÈÈÏ ˘„ ‡˙È ‡˙ÏÈÓ „ÚÂ ÏÈ‚ ‰Â‰ Ï‡ÂÓ˘ ‰ÎÒ È„ÈÏ È˙‡Â ‰ÈÈÓ ÛÈ‡˘Â ‡˜ÈÊ È˙‡Â
È„ÈÓ ÌÂÚËÈÏ ‡˙ÏÈÓ „ÈÚ„ Ô‡Ó È‡‰ Â‰ÈÈÂ˙ ÈÓ‡„ Ï‡ÂÓ˘Â  ‡ÁÈ‡ „Á ÒÁÂ ˜„ ‰È˘Ù ˘È‚‡Â „Ú
Ú‚Ù È‡ ˙ÈÓ ‡˘Ù ÏË˜„ Ô‡Ó Ú‚Ù È‡ ‰ÈÙ‡ ‡˜È ‡Î˘ Ú‚Ù È‡ È„ÈÓ ÌÈÚË ‡Ï È‡„ ˜ÂÙÈÏ „‰Â

„

Ò"˘‰ ˙ÂÒÓ

(    
    

(   
    

  (
    
     

(   
  (

(  
   
    

   (
 ( 

    
( ( 

    
( (

 (
( (

    
   

 (  
    
   

(   
 

ËÙ˘Ó ÔÈÚ
‰ÂˆÓ 

‚Ï‚  ‡  
    
    

 
„Ï„   


‰Ï‰    

   
  

ÂÏÂ    
    

 
ÊÏÊ   

    
ÌÏ˘‰ Â‡ ‰Â˙

1    
  
   
    
   
    

  
ËÈ Î ÌÈ„ 

Á"‰ ˙Â‰‚‰
()È"˘  

    
Ò"˘‰ ÔÂÈÏ‚

‡Ó‚ÏÚ ˘˙˘ ‰Ú˘Ó
.˘Ó‰  

 


È"˘ ÈÊÚÏ

.˘"ÈÂ.Â˘‡˙ ıÚ
.[‰"‡ÈÓÈÏÙ] ‡"ÓÈÏÙ

.(Ì„ ˙Ê˜‰Ï) ÏÓÊÈ‡
È"˘ ÛÒÂÓ
.Ï˜‰Ï ˙Â˘Ù ˜ÙÒ

   
:מד ב"ק טו. (כתובות

עט.) .‰Â„Óסנהדרין
(:עט „„Ú(ערובין

.‡˙ÏÈÓ(.קיא (חולין


ÂÈÏ‡Á


Ï‡Á ÂÈ(Í˘Ó‰)

 Ó‡ È˙Ó ‡ËÂÊ Ó
‰ÈÁ Ï‡ÂÓ˘ Ó‡ ‰„Â‰È
.ÁÂ˙Ù ˜‰˘ ÔÓÊ ÏÎ
,ÌÁ‰ ˙È ,˜‰ ˘ÂÈÙ
ÔÈÂ È‡ ‰ÎÈˆ ‰Ó‡ ÔÈ
ÔÈÏÏÁÓ ‰ÎÈˆ ÈÈ‡ ‰Ó‡
Ì˙Ò .˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ
È‡ ‰ÎÈˆ ‰Ó‡ ˜‰

Ó,˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁ
ÔÈ‡ ‰ÎÈˆ ÈÈ‡ ‰Ó‡
.˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ
Ï"‡„ ‡˙ÚÓ˘Ï ‰Ï ÔÈ˜ÒÓÂ
ÈÎ ‡˙ÎÏÈ‰ ‡ÈÏ ÓÈÓ
˙Â˘Ù ˜ÙÒ ‡ËÂÊ Ó„ ‡‰
˜„˜„Ï ÂÎˆÂ‰Â .Ï˜‰Ï
È„Î ˜‰ ˙ÁÈ˙Ù È˙ÓÈ‡Ó
˙‡ ˙Ú‰ Â˙Â‡ ÏÏÁÏ
,‰ÈÁ‰ ÈÎˆ ˙Â˘ÚÏ ˙˘‰
ÏÚ ˘˙˘Ó ÈÈ‡ Ó‡Â
‡Â‰  Ó‡Â ,˘Ó‰
‰Ú˘Ó Ú˘Â‰È „ ‰È
.'ÂÎ „ÂÈÂ ˙˙Â˘ Ì„‰˘
 Ó‡ ‡Ï„Ó ÔÈ˜ÈÈ„Â
Ì„‰ ÏÈÁ˙È˘ „Ú ‡Â‰
Ì„Â˜ Ó"˘ ˙˙Â˘ ˙ÂÈ‰Ï
,Ó‡˜ ˘Ó‰ ÏÚ ˘˙˘
ÈÏÏÁÓ ‡ÏÂ ÔÈ„Ú ÈÈ‡ÎÂ
‡‰È˘ „Ú ‡Ï‡ ‡˙˘
„ÂÈÂ ˙˙Â˘ Ì„‰ (˙˙Â˘)

.˘Ó‰ ÏÚ ˘˙ÂÏ‡
 ÌÂ˘Ó ÈÈ‡ Ó‡„ ‡‰
˜‰˙ÁÈ˙Ù È˙Ó „Ú ‰„Â‰È
‰ÎÏ‰ ÔÈ‡ „Ï ÌÈÓÈ '‚
Ó‡„ ‡Î ‡ÏÂ ,Â˙ÂÓÎ
,‰Ú˘ ‰„Â‰È „ ‰ÈÓ˘Ó
ÈÓ‡„ ÈÚ„‰Î Ï"ÈÈ˜ ‡Ï‡
.ÌÈ˘Ï˘Â ‰Ú˘ ‰˘Ï˘ ‰ÈÁ
‰ÎÈˆ ‰Ó‡ ÔÈ ,‰˘Ï˘
,‰ÎÈˆ ÈÈ‡ ‰Ó‡ ÔÈ È‡
.˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ
È‡ ‰ÎÈˆ ‰Ó‡ ,‰Ú˘
,˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ
ÔÈ‡ ‰ÎÈˆ ÈÈ‡ ‰Ó‡
,˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ
‡ËÂÊ ÓÎ ÔÈ„Ú ‡Ó˙Ò
ÂÏÈÙ‡ ,ÌÈ˘Ï˘ .‡ÏÂ˜Ï
ÔÈ‡ ,È‡ ‰ÎÈˆ ‰Ó‡
,˙˘‰ ˙‡ ‰ÈÏÚ ÔÈÏÏÁÓ

È‡Ó‡ È"Ú ‰Ï ÔÈ˘ÂÚ ‡Ï‡
„ ‰È ‡ÏÂÚ „Î
‰ÏÂÁ ÈÎˆ ÏÎ Ó‡„ È‡ÏÈÚ
,˙˘ È‡Ó‡ È"Ú ÔÈ˘Ú
„ Ó‡„ ‡ÂÓ‰ „ÎÂ
ÈÂ‚Ï ÓÂ‡ ‰ÎÒ Â ÔÈ‡˘

.‰˘ÂÚÂ‰ÈÁÏÂË˙ ‡Ï
‡Ó˘ ÌÂÈ ÌÈ˘Ï˘ ÍÂ˙
‡Ï ‡ Ó‡ .ÔËˆ˙
‰ÏÚ ÔÈ‡˘ ‡Ï‡ ÔÓ‡
‰ÓÚ] ‰ÏÚ Ï‡ ,‰ÓÚ

.‰ÓÓÁÓ [‰ÏÚ Ó‡
ÔÈ˘ÂÚ Ï‡ÂÓ˘ Ó‡ ‰„Â‰È
ÂÒ ,˙˘ ‰ÈÁÏ ˙ÂÂ„Ó
‰ÏÂÁÏ ÔÈ‡ ‰ÈÁÏ ‰ÈÓ
[ÔÈ‡ ÌÈÓ˘‚‰ ˙ÂÓÈ] ‡Ï
.'ÂÎÂ ‡Ï ‰ÓÁ‰ ˙ÂÓÈ
Ï‡ÂÓ˘„ ‡Ó˘Ó ÔÈ˜ÒÓÂ
ÔÈ˘ÂÚ ÔËˆÂ Ì„ ÊÈ˜‰
˙ÙÂ˜˙ ÂÏÈÙ‡Â ‰Â„Ó ÂÏ
ÂÏÈÙ‡ ‰ÈÓ ÔÈÚÓ˘ ,ÊÂÓ˙
˙ÂÓÈ ÂÏÈÙ‡Â ‰ÏÂÁÏ

.‰ÓÁ‰ÂÁÏˆ Ï‡ÂÓ˘
.‡‚‡˘„ ‡˜˙Î˙ ‰ÈÏ,'ÈÙ

‰È‰ ‡ÏÂ Ì„ ÊÈ˜‰ Ï‡ÂÓ˘
˜ÈÏ„‰Ï ÌÈÎÂÓ ÌÈˆÚ ÂÏ
ÂÏ ÂÚ˜Â ,Ô‰ ÌÓÁ˙‰ÏÂ
ÈˆÚ ‰ÈˆÚ ÂÈ‰˘ ‰„È˘
ÚÈ„Â‰Ï ÌÈ˜È Ô‰Â ‡‚‡˘
Â‡ÈÈ˘ „Ú ‰Ó‰Ó˙È Ì‡˘
'‚˙Ó„ÎÂ ,ÔÎ˙ÒÈ ÌÈˆÚ ÂÏ
ÁÏˆÂ ,‰ÏÂÚ‰ ÈˆÚ Ú˜ÈÂ

.‡˙ÏÚ„ ÈÚ‡‰„Â‰È 
.‡Â˙Ù ‰ÈÏ ÂÁÏˆ'ÈÙ

ÒÂÈ ÈˆÚÓ ÈÂ˘Ú‰ ÔÁÏÂ˘
.ÒÂ‡È 'ÈÙ ,ÌÈ˜È Ô‰Â
,‡ÙÈ˘˘ ‰ÈÏ ÂÁÏˆ ‰Â
ÔÏÂÎÂ .‡ÒÎÏ ÌÂ„‰ ‡Â‰Â
‡Ï Ì‡˘ ,„Á‡ ÌÚË
.ÂÎ˙ÒÈ ÌÓÁ˙‰Ï Â‰ÓÈ

'ÈÙ,ÍÂÚÓ ÊÂÊ ,‡ÎÓ ‡ÊÂÊ
‰Âˆ‰ ÚËÓ ÍÚÓ˙˘

.ÔÂÓÈÒ‡Î ‰‡Â„ÈÚ„
,‡˙ÏÈÓÊÈ˜Ó˘ ÌÂÈ‰ Â˙Â‡

.Ì„

14    כי קרוב



סיני – מסירות נפש; אוהל מועד 
– עבודה מסודרת

ר' ישמעאל אומר כללות נאמרו בסיני, 
ופרטות באהל מועד. ר"ע אומר כללות 

ופרטות נאמרו בסיני, ונשנו באהל מועד 
ונשתלשו בערבות מואב )קטו, ב(

בטעם הפלוגתא שלהם יש לומר על פי מה 
שנתבאר כמה פעמים בשורש כמה מחלוקות 
כהן  היה  ישמעאל  שר'  ור"ע,  ישמעאל  ר' 
גדול, וממילא אופן העבודה שלו היה "עבודת 
גרים,  בן  היה  ר"ע  כן  שאין  מה  הצדיקים", 
והתחיל ללמוד תורה בגיל ארבעים, וא"כ אופן 

עבודתו היה על דרך "עבודת התשובה".

וזהו גם מה שר׳ עקיבא הצטער כל ימיו "מתי 
יבוא לידי ואקיימנו" – הוא עמד ב'תנועה' של 
מסירת נפש )לא רק בשעת קריאת שמע, אלא( 
"כל ימי". כי מצד עבודת הצדיקים אמנם צריך 
להיות כוונה של מסירת נפש, אבל דיו שתהיה 
בתחילת היום, בשעת קריאת שמע. אבל במשך 
ולא  והדרגה,  בסדר  היא  העבודה  היום  כל 
נשאר אלא הרושם מהמסירת־נפש שבתחילת 

היום.

הרי  התשובה,  עבודת  מצד  כן  שאין  מה 
והגבלה,  ממדידה  למעלה  היא  תשובה 
מהרע  בריחה  של  ב'תנועה'  הוא  בה  והעוסק 
בשעת  גם  ולכן  לקדושה,  גדולה  והשתוקקות 
בשעת  ואפילו  המצוות,  וקיום  התורה  לימוד 
של  ב'תנועה'  הוא  הרשות,  בדברי  העיסוק 
מסירת נפש. וזהו פירוש "כל ימי" – בכל עניניו 

עמד בתנועה של מסירת נפש.

וזהו החילוק בין "סיני" ל"אוהל מועד":

מחיצות,  בו  היו  סדר.  היה  מועד"  ב"אוהל 
ציור  פי  על  היה  וציורו  וכו׳,  וקרשים  יריעות 
בספר  בארוכה  כמבואר  השתלשלות,  סדר 
"תורת העולה" להרמ"א, מה שאין כן "סיני" 
ר, שאינו מקום ישוב, והדבר מורה על  היה מִִדְְְבָּ�ּ
עבודה שלמעלה מסדר והדרגה – מסירת נפש 

שלמעלה ממדידה.

יצתה  וכו׳  ודיבור  דיבור  כל  "על  ולכן 
נשמתן" לא רק בשמיעת הדיבור "אנכי" ו"לא 
יהיה לך" אלא גם על הדברות האחרונות, שהם 

מצוות שכליות.

וזהו שר׳ ישמעאל שענינו עבודת הצדיקים 
סובר שדי בכך שכללותיה מסיני, היינו, שיסוד 
קיום  אבל  נפש.  מסירת  להיות  צריך  המצוות 
המצוות בפועל - בפרטיות, יכול וצריך להיות 

באופן מסודר - אהל מועד.

עבודת  שענינו  עקיבא  ר׳  לדעת  אבל 
עם  ומגע  עסק  לאדם  – מאחר שיש  התשובה 
הוא  מוכרח   – גרים(  )בן  לגיירם  שיש  ענינים 
אודות  כשמדובר  גם  נפש  למסירת  להזקק 
של  בתנועה  עומד  שהאדם  ומאחר  הפרטים, 
תשובה שלמעלה מסדר, יכול הוא גם בפרטיה 

– כל ימיו, לעמוד במסירות נפש.
)על פי לקוטי שיחות חי"ז ע' 283-284(

מדוע יתרו לא נשאר להתגייר 
במדין

וישמע יתרו כהן מדין - מה שמועה שמע 
ובא ונתגייר? ר' יהושע אומר מלחמת עמלק 
שמע .. ר"א אומר קריעת ים סוף שמע ובא 

)קטז, א(

"מה  השאלה  פשר  מה  התמיהה,  ידועה 
בכתוב  מפורש  והרי   – ובא"  שמע  שמועה 
אלקים  עשה  אשר  כל  את  יתרו...  "וישמע 
למשה ולישראל עמו, כי הוציא ה' את ישראל 

ממצרים"?!
"בא"  מדוע  היא,  שהשאלה  לומר  ויש 
לעזוב  היה  יתרו  של  רצונו  כל  אם  יתרו?! 
היה  הרי   – ולהתגייר  האלילים  עבודת  את 
באפשרותו לעשות זאת גם במדין; מה גרם לו 
ולצאת  במדין  ואת מעמדו  את מקומו  לנטוש 

אל המדבר השמם?!
והנה רש"י בחומש הביא רק את ב' הדעות – 
"קריעת ים-סוף ומלחמת עמלק" )ראה חדא"ג 
לו  שגרמו  השמועות  הן  כי  כאן(,  מהרש"א 

לצאת ממדין ולהגיע למשה רבינו:
נס  רק  היה  לא  ים-סוף  בקריעת  המאורע 
הגבלות הטבע  פריצת  היה  תוכנו  אלא  גדול; 
היבשה  ובין  הים  שבין  הגבולות   – לגמרי 
)וברוחניות – הגבולות שבין עלמא דאתכסיא 

לעלמא דאתגליא(.
ועל מלחמת עמלק מבואר בתורת החסידות, 
 – בדרך"(  קרך  )"אשר  קרירות  ענינו  שעמלק 

לקרר ולהסיר את ההתלהבות בעבודת ה'.
וכששמע יתרו על שני מאורעות אלה, הבין 
שכדי להתקרב אל הקב"ה אי אפשר להישאר 
אלא  בו,  שנמצאים  מקום  באותו  בהגבלות, 
וללכת  ומרגילותו,  ממולדתו  לצאת  צריך 
להתחשב  מבלי  התלהבות  מתוך  המדבר  אל 

בהגבלות כלשהן.
)על פי לקוטי שיחות חט"ז ע' 192 ואילך(

הכרת יתרו באחדות השם
לכאורה מה שפעל על יתרו לבוא הם הנסים 
סוף  ים  בקריעת  לישראל  הקב"ה  שעשה 
ובנצחון על עמלק. ולפי זה יוקשה, מדוע נקט 
צריך  היה  הרי  עמלק"?  "מלחמת  על  ששמע 

לומר נצחון על עמלק! 
שכתב  מה  בהקדים  הביאור  לומר  ויש 
זרה,  עבודה  הלכות  בתחילת  הרמב"ם 
שחשבו  מה  הוא  זרה  עבודה  ענין  שהתחלת 
והגלגלים  הכוכבים  את  ברא  שהקב"ה  שכיון 
לפניו  המשמשים  והם  העולם  את  להנהיג 
היתה  וטעותם  כבוד,  להם  לחלוק  ראוי  לכן 
להשפיע  לכוכבים  שלטון  שיש  שחשבו  בזה 
בבחירתם, ולא ידעו האמת שהוא ית' משפיע 

על ידם כגרזן ביד החוצב. 
זרה שייך  יובן, ששלילת ענין עבודה  ומזה 
לא רק בנוגע לכוכבים ומזלות אלא גם בנוגע 
לכל המדריגות דסדר ההשתלשלות )מלאכים, 
למטה.  השפע  נמשך  ידם  שעל  וכו'(  ספירות 
ואדרבא, כל שהממוצע הוא נעלה יותר, צריך 
לשלול את הטעות שראוי לחלוק לו כבוד, כי 

הוא אינו אלא כגרזן ביד החוצב. 
בזה  הפנימי  הפירוש  גם  דזהו  לומר,  ויש 

מלשון  הוא  דמדין  מדין",  "כהן  היה  שיתרו 
הוא  הפירוד  ענין  והתחלת  ופירוד,  מדון 
)בדקות( בהעלם הצמצום שמצד שם אלקים. 
אבל  לגבינו,  רק  הוא  הצמצום  העלם  אכן 
ולכן  חד,  כולא  ואלקים  הוי'  הרי  מצד האמת 
העולמות הם באמת בתכלית היחוד כמו שהיה 
"עתה  יתרו  שאמר  מה  וזהו  שנאצלו.  קודם 
ידעתי כי גדול הוי' מכל האלוקים", כי הידיעה 
שהיתה לו בכל המדרגות שבסדר השתלשלות 
היתה כמו שהם מצד הצמצום )מדון ופירוד(, 
ורק כעת נודע לו שהאמת היא כפי שהוא מצד 

ידיעתו יתברך.

כיצד יכול לבוא עמלק אחרי הגילויים 
של קריעת ים סוף

ים  קריעת  היא:  זה  ענין  לו  שנודע  והדרך 
סוף:

ביטול   – הוא  סוף  ים  קריעת  של  ענינו 
ים  וגילוי,  העלם  שבין  והמחיצות  ההגבלות 
ויבשה, כי "ים" – ענינו העלם. וכפי שרואים 
גם בגשמיות, שהברואים שבים אין מציאותם 
נראית כלל, ונראים רק המים המכסים עליהם. 
בטלים  שבים  שהברואים  לפי   – הדבר  וטעם 
מציאות  שאינם  בהם  ונרגש  חיותם,  למקור 
מציאות  היא  מציאותם  כל  אלא  לעצמם, 
רשב"ג  דעת  )ולכן  חיותם  מקור  שהוא  הים 
אינו  שבים  ש"כל  היא  מ"ז  פ"ו  במקואות 
חוצץ"(. מה שאין כן ברואי היבשה – הרי הם 
נראים למציאות בפני עצמם, כיון שכל חיותם 
היא דוקא כשהם נפרדים ממקורם )שהרי אם 

יקברו ויטמנו אדם בארץ – יופסק חיותו(.
שגם  הידיעה  את  יתרו  על  פעל  זה  וחיבור 
העולמות הנראים למציאות, בטלים הם ליחודו 
יתברך מצד שמתגלה בהם שם הוי' שלמעלה 

מהצמצום.
אך מכל מקום, לא היה די בשמיעת קריעת 
ים סוף, אלא גם מה ששמע על מלחמת עמלק: 
דקריעת  אור  שהגילוי  מאחר  לכאורה, 
ובכל  המדריגות  בכל  חיבור  פעל  סוף  ים 
העולמות, וגילוי זה פעל ביטול ושבירה בכל 
האומות, כמו שכתוב "שמעו עמים ירגזון וגו' 
נמוגו כל יושבי כנען", ועד שהיו כל האומות 
יראים להלחם בישראל, איך יתכן שלאחר כל 

זה יבוא עמלק להלחם עם בני ישראל?
אלא הענין הוא שבחיבור זה שהיה בקריעת 
שבדרגות  התחתון  אלא  נכלל  לא  סוף  ים 
שבלעומת-זה  התחתון  אבל  גופא,  הקדושה 
לא נכלל בחיבור זה )כי המצריים לא נתבררו 
ונתבטלה  נאבדה  שמציאותם  אלא  ונזדככו 
בטביעתם בים סוף(. ובגלל שהלעומת זה לא 
היה  יכול  לכן  סוף,  ים  בקריעת  עדיין  התברר 

עמלק להגיע להלחם עם בני ישראל.
היינו לתקן  והודה להקב"ה,  יתרו  ולכן בא 
וזיכוך  בירור  ידי  על  החיבור  את  ולהשלים 
ידי  הלעומת זה שלא הושלם עד אז, זאת על 
ש"כהן מדין" בא ומודה על האמת שהכל בטל 

לשם הוי'.
שהיא  עמלק,  מלחמת  דוקא  נקט  ולכן 
ישראל  של  הנצחון  ולא  יתרו,  את  שהביאה 

במלחמה זו.
)על פי לקוטי שיחות חי"א ע' 74 ואילך. ספר 
המאמרים מלוקט כסלו־שבט ע' תלג ואילך, תורת 
מנחם חל"ט ע' 86(



הקודש והם דיברו בפתח בית המדרש. אמר להם בזה הלשון: אחיי, 
אל תאמרו כך ח"ו, שהאיש האלוקי הבעש"ט היה ח"ו איש פשוט ולא 
היה לו יד ושם בנגלה, זה דיבור זר יותר מאשר לומר שאין בים שום 
מציאות של לחלוחית מים. הרי ידוע לכל שרבינו הקדוש ממעזריטש 
היה גאון אמיתי מפורסם, ובאוזניי שמעתי מפיו הקדוש כמה פעמים 
המגיד(  )של  ממתניו  עבה  הבעש"ט  של(  הקטנה  )הזרת  קטני  אשר 

בנגלה, והפליא חריפותו ובקיאותו כאחד מן התנאים".
לאחר מכן לבקשתם דרש רבינו הזקן פלפול עמוק בסוגיית "פלגא 
נזקא ממונא" שבבבא קמא, כפי ששמע מהמגיד בשם רבו הבעש"ט. 
במוחי,  ותפסתי  הבנתי  מהפלפול  "חצי  פינחס:  ר'  כך  על  והתבטא 
אך ההשכלות העמוקות ששמעתי בפעם הזו, לא שמעתי מעת היותי 
לאיש ולא ראיתי גם בספרי הקדמונים השכלות כה דקות ורוחניות, 
והבקיאות הייתה עוד יותר מופלאה. ואילו את החצי השני לא יכולתי 

כלל לתפוס בפנימיות ושמעתי רק דרך מקיף".

אחרי הסתלקות רבינו
הקדושים  בניו  הדפיסו  רום,  לשמי  רבינו  של  הסתלקותו  אחרי 
בסיועו של תלמידו הנאמן ר' פינחס את חלקי ה'שלחן ערוך' שחיבר 
רבינו  של  היד  מכתבי  רבים  ידם.  שתחת  היד  בכתבי  ונותרו  רבינו 
נשרפו ואבדו, אך נותר רובו של חלק אורח־חיים, וכן חלקים משאר 

חלקי השולחן ערוך.
החסידות,  בהנהגת  מקומו  וממלא  בנו  של  לימינו  עמד  פינחס  ר' 
מכתב  כתב  הוא  ונפש.  לב  בכל  אליו  והתקשר  האמצעי,  האדמו"ר 
גלוי לכלל החסידים בכדי להודיע להם את אשר שמע מרבינו הזקן 
בשנת תקע"א, שהיות ובנו שקוע כל כולו בהפצת מעיינות החסידות 
ולא שם את לבו לשום דבר אחר, "לזאת ציוה לי שאחר הסתלקותו 
בישיבה של מעלה, אהיה משגיח על זה, שגם 'פדיונות' על ידו ייעשה 
ולא מזולתו", כלומר שבנו ישמש באדמו"רות על כל פרטיה וענייניה. 

לבנו,  מאב  תעבור  העדה  שהנהגת  חידוש  דבר  זה  היה  ההם  בימים 
שכן לעיתים קרובות היו גדולי התלמידים ממלאים את מקום רבם, אך 

רבינו העיד בבנו שראוי הוא למלא את כל מקומו.
ברכה  ביקש  פעמים  וכמה  בטן,  לפרי  זכה  לא  פינחס  רבי  כנזכר, 
לכך ולא נענה. פעם אמר לו רבינו הזקן: "הלא אנכי טוב לך מעשרה 
בנים".  מעשרה  לך  טוב  אותך  שלימדתי  "אנכי"  של  הפירוש  בנים, 
הוא נפטר בליובאוויטש בשנת תקפ"ה בערך והותיר את כל עזבונו 
עלתה  טרם  רובלים.  אלפי  עשרות  של  עצום  סכום  זה  היה  לצדקה, 
וחמישה  עשרים  לחסידים  למסור  פינחס  ר'  הורה  נשמתו השמימה, 
ויפיגו  רובל כסף עבור 'משקה', בכדי שיאמרו לחיים בימי השבעה 
את צערם... אדמו"ר האמצעי יצא להלווייתו והתבטא: "שר הצבא 

של החסידים איננו".ˆ

בית הכנסת הגדול בשקלוב )לפני כ-100 שנה(

המשך מעמוד 9

תפארת שמשון תוכניות
בל>ימוד

החסידות

פ"ו
ש
ת

תניא - לקוטי אמרים
פרקים א-יז

למצטרפים חדשים
פרקים יח-לד 

 לתלמידים שנבחנו בהצלחה
על פרקים א-יז

על מועדי השנה, לימוד התורה 
וקיום המצוות

 מאמרים
מבעל התניא

 שער
 היחוד

והאמונה

 מאמרי
 ה'צמח צדק'

ואדמו"ר 
הרש"ב

 תלמידי ישיבות גדולות ואברכי כוללים מוזמנים להצטרף
לאחת מתוכניות הלימוד בספר התניא ובמאמרי חסידות

מבחנים שליש שני - חודש ניסן
המבחנים יתקיימו בירושלים, בני ברק, אלעד, אשדוד, 

בית שמש, חיפה ומודיעין עילית

ב"ה

בחיוג למשרדי 'לב לדעת'רישום עמדות 'נדרים פלוס' 072-221-9050 שלוחה 5אצל הנציגים בישיבות
הרשמה חובה | ניתן להירשם עד ר"ח שבט | לא ניתן להיבחן על חומר שנבחנו עליו בהצלחה בעבר

ימים 
אחרונים 
לרישום


